
 

 
Nr. 1/2025 ISSN 0949-880X 30. Jahrgang 
 

Aufsätze: 

 
G. Kelter: Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen 

 Gottesdienst? Eine verzweigte Spurensuche            4 

 

W. Klän: Die kirchliche Verhältnisbestimmung  

 der selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen 

 zu den lutherischen Landeskirchen 1945 – 1955 (Teil1)   20 

 

W. Rominger: Das Weihnachtsfest. Entstehung, Feier, Brauchtum          30 

 
 



2 Inhalt 
  

 

 Inhalt   
 

 Editorial:          3 

   

 Aufsätze:  

G. Kelter: Wie kam der aaronitische Segen in 

den lutherischen Gottesdienst?  

Eine verzweigte Spurensuche  

 
4 

W. Klän: Die kirchliche Verhältnisbestimmung der selbstän-

digen evangelisch-lutherischen Kirchen zu den lu-

therischen Landeskirchen 1945 – 1955 (Teil 1) 

 

 
20 

W. Rominger: Das Weihnachtsfest.  

Entstehung – Feier – Brauchtum 

 
30 

  

Umschau: 

 

B. T. G. Mayes Das neue Gesangbuch der SELK: Eine „transoze-

anische Rezension“ 

44 

  

Rezensionen: 

 

A. Wenz: S. Salatowsky, J. Haga (Hg.), Frühneuzeitliches 

Luthertum 

57 

A. Wenz: J. Rehr, Der Gnadenstuhl als interkonfessionelles 

Zentralthema 

60 

G. Kelter: Chr. Barnbrock (Hg.), Lutherische Liturgien in 

Vielfalt und Wandel. 

65 

  

 

Zum Titelbild 

Das Titelbild zeigt die Verkündigung der Geburt Jesu Christi und die Krippen-
szene auf einem Fresko im Narthex (Vorhalle) des Klosters des hl. Iwan von Rila 
ca. 120 südlich von Sofia. Das im ersten Drittel des 10. Jahrhunderts gegründete 
Kloster brannte im Winter 1832/33 fast vollständig ab und wurde ab 1834 neu 
aufgebaut. Die beeindruckend leuchtenden Farben der Fresken im vollständig 
ausgemalten Narthex sind im Originalzustand des 19. Jahrhunderts erhalten. Die 
Rila-Fresken kombinieren unterschiedliche ikonographische Darstellungsmög-
lichkeiten und sind ein bedeutendes Beispiel für die Wandmalerei aus der Epoche 
der bulgarischen Wiedergeburt. Die Geburtsszene wird hier, anders als sonst 
meist in der ostkirchlichen Ikonographie nicht als Grottenszene, sondern eher im 
westlichen Stil dargestellt.          G.K 



Editorial 3 
 
 

 

 

 Editorial 
 

30. JAHRGANG DER „LUTHERISCHEN BEITRÄGE“ 

Mit dieser Ausgabe der LUTHERISCHEN BEITRÄGE halten Sie das erste Heft 

des 30. Jahrgangs unserer lutherischen Quartalszeitschrift in Ihren Händen.  

Wir bedanken uns bei allen, die uns so lange Zeit die Treue gehalten haben und 

als Leser unserer Zeitschrift unsere Arbeit begleiten.  

Wir bitten alle Leser der LUTHERISCHEN BEITRÄGE den Jahresbeitrag in 

Höhe von 30.- Euro zu bezahlen: 

* Diejenigen Abonnenten, die nicht am Lastschriftverfahren teilnehmen, bitten 

wir, bis zum 20. Januar den Jahresbeitrag für 2025 zu überweisen.  

* Alle, die einen Dauerauftrag eingerichtet haben, bitten wir zu überprüfen, ob 

die Bezugsgebühr von 30.- Euro korrekt eingetragen ist.  

* Für alle, die das SEPA-Lastschriftmandat ausgefüllt und an uns gesandt haben, 

wird zum 27. Januar der Jahresbeitrag von uns eingezogen. Sie brauchen sich 

um nichts weiter zu kümmern. Die Mandatsreferenznummer, die durch uns 

zu vergeben ist, finden Sie übrigens im Adressfeld der Versandetiketten 

oben links abgedruckt. 

* Für alle Bezieher aus dem Ausland verweisen wir auf die Möglichkeit, auch 

über PayPal im Internet die Bezugsgebühren bezahlen zu können. (PayPal/ Geld 

senden/E-Mail-Adresse: Bestellung@LutherischeBeitraege.de) 

Adressänderungen bitten wir jeweils umgehend uns mitzuteilen: 
Lutherische Beiträge - Papenstieg 2 - 29559 WRESTEDT - DEUTSCHLAND 

Mit dieser Ausgabe der LUTHERISCHEN BEITRÄGE möchten wir unsere Le-

ser darauf hinweisen, dass unsere lutherische Quartalszeitschrift in zweifacher 

Weise auch digital zugänglich ist.  

Die aktuelle Ausgabe und ein frei zugänglicher Artikel werden auf der Internet-

seite der LB angeboten. Bestellung von Einzelheften und Abos sind dort über 

das Kontaktformular möglich. Besuchen Sie uns daher auch einmal auf unserer 

Homepage: 

https://www.lutherischebeitraege.de 

Zusätzlich sind alle älteren Ausgaben der Lutherischen Beiträge in einem Archiv 

frei zugänglich und abrufbar. Die Lutherischen Beiträge wurden aufgenommen 

in den Index Theologicus (Ixtheo), einer internationalen wissenschaftlichen O-

pen-Access-Bibliographie für Theologie und Religionswissenschaft. (UB Tü-

bingen) - Der direkte Zugang zu den Inhalten der Lutherischen Beiträge ist unter 

https://lutherische-beitraege.de/ojs/index.php/luthbei  

zu finden. 

Wir wünschen allen Lesern viel Freude beim Entdecken und Nachlesen auch der 

älteren, wichtigen und noch heute lesenswerten Beiträgen.  

 

Für die Redaktion der Lutherischen Beiträge 

Pastor Andreas Eisen 

 



4 Gert Kelter 

  
Gert Kelter: 

 

Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen  

 Gottesdienst? 
Eine verzweigte Spurensuche 

 

I. Wer segnet wen und warum? 

 

1. Der Anlass 
 

Noch vor der uns hier primär interessierenden Frage, wie der aaronitische Se-

gen zum Schlußsegen des lutherischen Gottesdienstes wurde, stand eine ganz 

andere Frage. 

Nämlich die eines Gemeindegliedes, dem aufgefallen war, dass bei bestimmten 

Gottesdiensten, an denen mehrere Ordinierte teilnehmen, zu bestimmten An-

lässen und zumindest in manchen Gemeinden1 der Brauch bestehe, dass der 

Schlußsegen immer vom „Ranghöchsten“, also entweder dem Superintenden-

ten, dem Propst oder dem Bischof gespendet werde, auch wenn der Ortspfarrer 

als Hauptliturg den Gottesdienst geleitet habe. 

Ob dies, so die Vermutung des Gemeindegliedes, mit einer Bibelstelle zu tun 

haben könne, in der es sinngemäß heiße, dass immer „der Niedrigere vom Höhe-

ren“ gesegnet werde. 

Bei der gemeinten Bibelstelle, das war schnell erhoben, handelte es sich um Heb-

räer 7, 7, wo es heißt: „Nun ist aber unstreitig, dass das Geringere vom Höheren 

gesegnet wird.“ 

Der Satz fällt im Zusammenhang mit der Entfaltung der Hohenpriester-Christo-

logie2 des Hebräerbriefes in den Kapiteln 5 bis 10. 

Melchisedek wird als Abraham überlegen vorgestellt, weil er Abraham segnete 

(und nicht umgekehrt) und den Zehnten von ihm empfing. In Christus ist nun ein 

Priester nach dem Vorbild Melchisedeks3 eingesetzt, der sein Priestertum nicht 

aufgrund leiblicher Abstammung, sondern „durch die Kraft unzerstörbaren Le-

bens“ erhielt.4 

Während es im levitisch-aaronitischen Priestertum viele und immer wieder neue 

Priester gibt, ist das Hohepriestertum Christi ewig. 

In diesem Kontext fällt dann der Satz: „Nun ist aber unstreitig, dass das Gerin-

gere vom Höheren gesegnet wird.“  

Das wäre nun in der Tat eine schöne biblische Begründung für den von dem 

Gemeindeglied beobachteten Brauch, dass auch in lutherischen Gottesdiensten, 

                                                      
1 Der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK). 
2 Vgl. z.B. Klaus Wengst, Messias und Hohepriester: Jesus im Hebräerbrief. Versuch, eine schwierige 

Schrift zu verstehen. Stuttgart 2023. 
3Melchisedek = König der Gerechtigkeit, ein messianisch anmutender Titel. Der erste, im AT erwähnte 
Priester, über dessen Herkunft und weiteres Schicksal nichts weiter gesagt wird. Für sein Opfer ver-

wendet er bezeichnenderweise Brot und Wein und nicht das Fleisch von Opfertieren. 
4 Hebr 7, 16. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 5 
 

 

zumindest bei besonderen Anlässen, der jeweils ranghöchste Geistliche den 

Schlußsegen erteilt.  

 

2. Quellen und Gründe? 
Aber gibt es einen solchen Brauch in der lutherischen Kirche5 überhaupt und 

worin wäre er kirchenrechtlich bzw. agendarisch begründet bzw. wo fände er 

seinen rechtlichen oder agendarischen Niederschlag? 

Ein Blick in das Agendenwerk der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kir-

che (SELK) ergibt folgendes Resultat: 

In den „Erläuterungen zum Hauptgottesdienst“ heißt es in der Evangelisch-Lu-

therischen Kirchenagende I zum Schlußteil des Gottesdienstes bzw. dem Segen: 

„IV. Der Schlußteil (Entlassung und Segen) 

Der Liturg entläßt die Gemeinde mit dem Friedenswunsch ‚Gehet hin im Frieden 

des Herrn‘; die Gemeinde nimmt den Friedenswunsch auf mit dem Lobpreis 

‚Gott sei ewiglich Dank‘. Mit dem aaronitischen Segen (4. Mose 6), den der Li-

turg unter dem Zeichen des Kreuzes der Gemeinde erteilt und den diese mit Amen 

(und mit der Selbstbekreuzigung) aufnimmt, ist der Gottesdienst zu Ende. Wie 

am Anfang, so spielt auch am Schluß die Orgel zu Gottes Lob und Preis. Die 

Gemeinde verläßt nach einem stillen Gebet das Gotteshaus.“6 

Hier ist nur vom „Liturgen“ die Rede, also dem, der den Gottesdienst - und wenn 

es sich um einen Sakramentsgottesdienst handelt, auch die Abendmahlsfeier - 

leitet, auch wenn er selbst nicht predigt.  

Eine Differenzierung zwischen Pastor, Superintendent, Propst und Bischof er-

folgt hier nicht. 

 

In den „Anmerkungen zum Gebrauch“ der Kirchenagende findet sich noch diese 

Negativ- Regelung: 

„66. Das heilige Abendmahl kann nur von einem ordinierten Geistlichen verwal-

tet werden. Wird ein Gottesdienst ohne heiliges Abendmahl von einem in der 

Vorbereitung zum geistlichen Amt befindlichen Kirchglied (Vikar u.a.) gehalten, 

so soll die Salutatio entfallen; anstelle des Segens am Schluß des Gottesdienstes 

wird mit Wendung zum Altar eine Segensbitte („Herr, segne uns und behüte 

uns...“) gesprochen. Das gleiche gilt für den nicht ordinierten Amtsträger (Lek-

tor u.a.), auch wenn er die Befugnis zur freien Wortverkündigung hat.“7 

                                                      
5 In der römisch-katholischen Kirche erteilt immer der Bischof den (Schuß-)Segen, wenn er anwesend 
ist. Unterhalb des Bischofs gibt es in der römisch-katholischen Kirche eigentlich nur noch funktional-

administrative Leitungsämter (Dekan bzw. Dechant oder auch Propst), die jedoch keine Weiheämter 

sind. Als Gemeindepfarrer und Liturg würde man einen im Gottesdienst  anwesenden und ggf. predi-
genden Dekan vielleicht als Geste der Wertschätzung bitten, den Segen zu erteilen. Verbindliche Re-

gelungen gibt es hierzu m.W. nicht. 
6 Evangelisch-Lutherische Kirchenagende, hg. v. d. Kirchenleitung der SELK, Bd. I: Der Hauptgottes-
dienst mit Predigt und Heiligem Abendmahl und sonstige Predigt- und Abendmahlsgottesdienste, Frei-

burg/Basel/Wien 1997 (Handausgabe 2009) [Agende I], Seite 7. 
7 Agende I. Nr. 66. Seite *16 – Anmerkungen: Nichtordinierte Amtsträger gibt es in der SELK nicht. 
Schon gar nicht solche, die auch noch das Recht zur „freien“ Wortverkündigung hätten. Vielleicht sind 

hier die Pfarrdiakone „alter Ordnung“ gemeint, die eine distinkte Ordination erhalten haben und damit 

das Recht zur öffentlichen Wortverkündigung. „Freie Wortverkündigung“ ist ein Begriff aus dem 



6 Gert Kelter 

  
2.1 Weitere exkursive Beobachtungen zu Segensformen und Segnen-

den in Agenden und Regelungen in der SELK 

 

2.2 Vikare und Lektoren 
 

Verbindliche Regelungen zur Befugnis zum öffentlichen Segnen, die jedoch auf 

die oben zitierten agendarischen Regelungen Bezug nehmen, finden sich ansons-

ten nur im Blick auf nichtordinierte Leiter von (Wort- / Lese-) Gottesdiensten, 

also Vikare und Lektoren.8 

So heißt es in einem Rundschreiben des Bischofs, das Vikare zu Beginn ihres 

Dienstes erhalten9:  

„a) Salutatio: Die Salutatio im öffentlichen Gottesdienst sollte entfallen (vgl. 

ev.-luth. Kirchenagende S. 16*, Nr. 66) 

b) Erteilung des Segens: Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv 

erfolgen. Folgende Formulierungen sind angebracht: ‚Herr, segne und behüte 

uns; Herr, lass dein Angesicht leuchten über uns und sei uns gnädig; Herr, er-

hebe dein Angesicht auf uns und gib uns Frieden.‘ (vgl. ev.-luth. Kirchenagende 

S. 16*, Nr. 66)“10 

In der Handreichung für den Lesegottesdienst der SELK „Um Christus versam-

melte Gemeinde“11 finden sich einige, zum Teil auch widersprüchliche und the-

ologisch zu hinterfragende Regelungen und Hinweise. 

So bildet das Ordinarium des Predigtgottesdienstes den Kern dieser Auszugsa-

gende. Es fällt auf, dass vor dem Kollektengebet die Salutatio (wohlgemerkt im 

Blick auf nichtordinierte Lektoren), wenn auch als Rubrik, vorgesehen ist, wäh-

rend sie vor der „Segensbitte“ am Schluss des Lesegottesdienstes durch das Be-

nedicamus ersetzt wurde12.  

Anstelle der für Ordinierte üblichen distributiven Segenserteilung in der 2. Per-

son Singular („Der Herr segne dich…“) sollen Lektoren mit Wendung zum Altar, 

also (wie) zum Gebet in Gebetsform sprechen oder singen „Herr, segne uns…“13. 

In allen Fällen handelt es sich jedenfalls um Adaptionen des aaronitischen Se-

gens. 

Das „Gestaltungsbeispiel für einfache Verhältnisse“ sieht ebenfalls eine 

                                                      
landeskirchlichen Protestantismus und bezieht sich auf die nahezu ungebundene Redefreiheit des Pre-

digers. In der lutherischen Kirche ist die Wortverkündigung jedoch nie eine „freie“, sondern immer 

eine gebundene, nämlich an Schrift und Bekenntnis gebundene!  
8 Für Pastoralreferentinnen gibt es keine gesonderten Regelungen, sodass davon auszugehen ist, dass 

die Regelungen für Vikare bzw. Lektoren hier sinnentsprechend anzuwenden wären. 
9 Rundschreiben der Kirchenleitung. Zum Dienst der Vikare und Mentoren. Unveröffentlicht. S. 5. 
10 Die Formulierungen sind freilich in sich nicht konsistent: Die Intention der Regelung ist ja, dass 

Vikare keinen Segen im öffentlichen Gottesdienst erteilen dürfen, weil sie nicht ordiniert sind und die 

Erteilung des Segens im öffentlichen Gottesdienst an die Gemeinde ordinationsgebunden ist. Von da-
her ist die Formulierung „Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv erfolgen“ nicht theologisch 

zuende gedacht. 
11 Um Christus versammelte Gemeinde. Handreichung für den Lesegottesdienst (Lektorengottes-
dienst). Hrg. v.d. Liturgischen Kommission der SELK. Groß Oesingen 2002 [Lektorenagende]. 
12 Lektorenagende. S. 28. 
13 Lektorenagende. S. 28. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 7 
 

 

Segensbitte in Gebetsform (ohne Angabe zur Gebetsrichtung) vor, wobei hier 

alternativ zur Adaption des aaronitischen Segens (in Gebetsform) nun auch der 

trinitarische Segen auftaucht.14 

 

In der Form „Predigtgottesdienst. Schlichte Form“ schließt der Gottesdienst nur 

mit dem trinitarischen Segen, deprekativ mit dem Personalpronomen in der 1. 

Person im Akkusativ („Es segne und behüte uns…“). 

Die in einer Form zusammengefassten Tagzeitengebete (Mette und Vesper) 

schließen seltsamerweise wieder mit der Salutatio („Der Herr sei mit euch – Und 

mit deinem Geiste“)15 vor dem trinitarischen Segen, der jedoch nicht als Gebet 

formuliert ist, wie dies beim aaronitischen Segen im Ordinarium des Predigtgot-

tesdienstes vorgesehen wird. 

Wer ist der Segnende nach Aussage der Lektorenagende? Der Liturg, also der 

Lektor, wobei in den Vorbemerkungen erläutert wird, dass den Lektorendienst 

„Männer und Frauen ausüben [können], wenn die Gemeinde aus Rücksicht-

nahme auf die Gewissen nicht anders entscheidet (vgl. 1. Kor 8,11.12.).“16 

In einer Fußnote heißt es dazu noch weiter: „Artikel 7.2 der Grundordnung der 

SELK, nach dem das geistliche Amt nur Männern übertragen werden kann, wird 

durch diese Regelung nicht eingeschränkt.“ Bemerkenswert erscheint der Zu-

satz: „Der Anschein der Preisgabe dieses Artikels ist zu vermeiden.“17 

 

2.3 Die Agende „Amt-Ämter-Dienste“ 
 

Die Agende „Amt-Ämter-Dienste“ [A-Ä-D], die als Band IV/I des Agendenwer-

kes seit 2011 als „Entwurf zur Erprobung“ vorliegt und 2017 in einer veränderten 

weiteren Erprobungsfassung erneut erschien, bietet zur Frage, wer den Schluß-

segen erteilt, kein einheitliches Bild. 

In der ersten Auflage der A-Ä-D-Entwurfsagende hieß es noch: „Die anschlies-

sende Feier des Altarsakramentes leitet in der Regel der Ordinator, der auch den 

Segen erteilt.“18 

In einer Fußnote wird hierzu vermerkt: „In der Regel“ besagt, dass ggf. auch der 

Neuordinierte die Sakramentsfeier leiten und den Schlußsegen erteilen kann, 

wenn er dies wünscht.“ 

In der 2. Auflage heißt es nun „Die anschließende Feier des heiligen Abendmahls 

leitet in der Regel der Ordinierte.“19 

Zum Segen bzw. zu der Person, die den Schlußsegen erteilt, werden keine 

                                                      
14 Deprektativ-erteilend: „Es segne und behüte uns der allmächtige und barmherzige Gott, der Vater, 

der Sohn und der Heilige Geist.“ Vgl. Lektorenagende. S. 40. 
15 Die nach den agendarischen Anweisungen eigentlich entfallen soll. 
16 Lektorenagende. S. 6. Nr. 2. 
17 Lektorenagende. S. 6. Nr. 2. Vergleiche zur hier nicht weiter fokussierten Frage, ob auch Frauen 
Lesegottesdienste leiten dürfen: Christian Neddens. Bibel und Gemeinde. Zum Dienst von Lektorinnen 

und Lektoren in der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche. LuThK 2/2023. S. 187 ff. 
18 Amt-Ämter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV/I.Hrg. v.d. Kirchenleitung der 
SELK.  Entwurf zur Erprobung. Göttingen 2011. S. 61. 
19 Amt-Ämter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV / I. Hg. v.d. Kirchenleitung der 

SELK.  Entwurf zur Erprobung. Göttingen. 2. Auflage 2017. S. 64. 



8 Gert Kelter 

  
Angaben mehr gemacht. 

Bei allen anderen Amtseinsetzungs-, Einweisungs-, Bestätigungs- und Seg-

nungshandlungen ist es entweder der neueingesetzte Amtsträger (Bischof, 

Propst, Superintendent) oder „der Liturg“, der den Schlußsegen erteilt. 

 

3. Zusammenfassung des ersten Teils  
 

Zusammenfassend lässt sich also sagen: Wenn in einem lutherischen Hauptgot-

tesdienst ein Inhaber des bischöflichen Amtes (Superintendent, Propst oder Bi-

schof), der nicht der Liturg, also Leiter des Gottesdienstes ist, den Schlußsegen 

erteilt, hat dies keine Anhaltspunkte im Kirchenrecht bzw. in den rechtlichen 

Angaben der geltenden Agenden. 

Von daher werden natürlich auch an keiner Stelle biblische Gründe, z.B. Hebr. 

7,7 dafür angeführt, wer, auf welche Weise, wen im öffentlichen Gottesdienst 

segnen darf.  

Wo dieser Brauch, wonach der ranghöchste Geistliche im Gottesdienst den Se-

gen erteilt, geübt wird, handelt es sich demnach möglicherweise um eine unre-

flektierte Imitation römisch-katholischer Gepflogenheiten, einen Ausdruck einer 

bestimmten (individuellen) Amtstheologie (Hochschätzung des ordinierten Am-

tes) oder evtl. nur um ein Zeichen des Respektes und der Wertschätzung oder der 

Gastfreundschaft.20 

Der Exkurs zu „Segensformen und Segnenden“ erbrachte im Wesentlichen, dass 

erwartungsgemäß in einer Kirche, die eine unklare und uneinheitliche (also letzt-

lich keine verbindliche und akzeptierte) Amtstheologie hat, auch keine klaren, 

biblisch-theologisch begründeten und einheitlichen kirchenrechtlichen, agenda-

rischen und in der Folge auch gottesdienstpraktischen Regeln zu der Frage zu 

erwarten sind, wer, wen, aus welchen Gründen, auf welche Weise im öffentli-

chen Gottesdienst die um Christus versammelte Gemeinde segnet, segnen darf 

oder eben auch nicht.21 

 

II. Vermeintliche Selbstverständlichkeiten 
 

Bis hierher sind wir ganz selbstverständlich davon ausgegangen, dass der 

Schlußsegen im Gottesdienst gewissermaßen „so sicher ist wie das Amen in der 

Kirche“. 

Zu den vermeintlichen Selbstverständlichkeiten des lutherischen Gottesdienstes 

zählt es, dass  

a) jeder Hauptgottesdienst22 mit dem Segen beschlossen wird und 

                                                      
20 Z.B., wenn ein Superintendent, Propst oder Bischof zu einem Gemeindejubiläum anreist und die 
Festpredigt im Gottesdienst hält. 
21 Die bestehenden Regelungen sind infolgedessen auch als Soll-Bestimmungen formuliert, die ja in 

der Regel in der SELK - eher willkürlich- nicht im verwaltungsjuristischen Sinne (nämlich genauso 
verbindlich wie eine Muss-Vorschrift) verstanden werden, sondern als „unverbindliche Empfehlung“. 
22 Also der, nach übereinstimmendem Zeugnis von Schrift und Bekenntnis, vollständige, aus Wortver-

kündigung und Sakramentsfeier bestehende Gottesdienst der Gemeinde. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 9 
 

 

b) dieser Segen der aaronitische Segen nach 4.Mose 6,24-2623 ist. 

Über die etwas spezielle Ausgangsfrage nach der segnenden Person bzw. nach 

einem in der Praxis gelegentlich zu beobachtenden Vorrang des einen vor dem 

anderen Amtsträger im Blick auf die Erteilung des Schlußsegens, kommen wir 

jetzt zu zwei sehr grundsätzlichen Fragen, die uns im Folgenden beschäftigen 

sollen. 

1. Seit wann endet der Gottesdienst überhaupt mit dem Segen? 

 

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen zum „Stan-

dardsegen“ im lutherischen Hauptgottesdienst? 

 

1. Seit wann endet der Gottesdienst überhaupt mit dem Segen? 
 

Während das „Amen in der Kirche“ im Neuen Testament 152 Mal vorkommt, 

wenngleich meist nicht als abschließend bekräftigende Zustimmung eines Gebe-

tes im Lutherschen Sinne von „Amen, Amen, das heißt: Ja, ja, so soll es gesche-

hen“, sondern vor einer Aussage, bei Luther meist mit „wahrlich“ übersetzt, 

kommt der aaronitische Segen, aber auch der trinitarische Segen im neuen Tes-

tament in der uns bekannten Form gar nicht vor. 

Der aaronitische Segen24 ist der priesterliche Segen, den Gott der HERR selbst 

Mose übermittelt und ihn beauftragt: „Sage Aaron und seinen Söhnen und sprich: 

So sollt ihr sagen zu den Israeliten, wenn ihr sie segnet: Der HERR segne dich 

und behüte dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten über dir und sei dir 

gnädig; der HERR hebe sein Angesicht über dich und gebe dir Frieden. So sollen 

sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.“ 4 Mose 6, 24-26. 

„Aaron und seine Söhne“: Aaron und seine Söhne werden im AT auch als die 

einzig legitimen Priester angesehen.25  

Also: Nicht jeder, sondern nur die von Gott dazu erwählten „Aaroniden“ sind 

beauftragt und befugt, den Segen, das heißt: den Namen Gottes, auf das Volk zu 

legen. 

Bis heute wird im orthodoxen Judentum der aaronitische Segen von den Ange-

hörigen der priesterlichen Geschlechter (Leviten und Kohanim) zu bestimmten 

Anlässen gesprochen bzw. gesungen.26 

Der aaronitische Segen ist nicht trinitarisch, jedoch triadisch, also dreistrophig 

aufgebaut. 

Wie sieht es nun mit dem priesterlichen Segen in der christlichen Kirche und 

Gemeinde aus? 

                                                      
23 Der HERR segne dich und behüte dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten über dir und sei dir 

gnädig; der HERR hebe (in der Agende: „erhebe“; vgl. Agende I S. 288) sein Angesicht über (in der 

Agende: „auf dich“) dich und gebe dir Frieden. 
24 Vgl. Bernd-Jörg Diebner, Der sog. „Aaronitische Segen“ (Num 6,24–26). In: Heinrich Riehm (Hg.). 

Freude am Gottesdienst. Festschrift für Frieder Schulz, Dreisam-Verlag, Heidelberg 1988, S. 201–218.  
25 Vgl. 1Chr 6,34; 1Chr 23,1. 
26 Ein beeindruckendes Tonbeispiel des gesungenen aaronitischen Segens im orthodox-jüdischen Got-

tesdienst (Kantor Gershon Sirota Warschau, 1908) findet man unter https://de.wikipedia.org/wiki/Aa-

ronitischer_Segen#Judentum 

https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum


10 Gert Kelter 

  
Segnungen der Gemeinde während des Gottesdienstes27 müssen dabei vom 

Schlußsegen am Ende des Gottesdienstes unterschieden werden. 

Einzelne frühe orientalische Quellen des 4. Jahrhunderts bezeugen priesterliche 

Segnungen der Gemeinde vor der Kommunion, also zum gesegneten Empfang 

des Leibes und Blutes Christi.28 

 

Im frühen Altertum findet sich in vielen Liturgien der Brauch, dass am Ende der 

Eucharistiefeier (also des Abendmahlsteils, was nicht mit dem Ende des gesam-

ten Gottesdienstes identisch ist) der Bischof bzw. Priester ein Segensgebet 

spricht, das durch den Diakon mit der Aufforderung „Verneigt euch vor Gott“29 

eingeleitet wurde.  

Auch in den gallikanischen Liturgien findet sich ein solcher Segen im Zusam-

menhang mit der Eucharistie schon im 5. Jahrhundert, gesprochen vom Bischof 

oder in schlichteren Messen (ab dem 6. Jahrhundert) auch vom Priester. Aller-

dings wird dort dieser Segen nicht so sehr als Vorbereitung zu einem würdigen, 

gesegneten Kommunionempfang verstanden, sondern eher als Ersatz für den 

Empfang für diejenigen, die nicht kommunizieren.  

Dieser Segen war meist triadisch, also dreigliedrig und der jeweiligen Kirchen-

jahreszeit angepasst.30 

Ursprünglich, so besagen die ältesten Zeugnisse, „bildete die Kommunion ein-

fach den Schluss der Eucharistiefeier, ohne dass sie noch von besonderen Gebe-

ten begleitet war.“31 

Den Schluß der regelmäßigen gottesdienstlichen Liturgie bildete in anderen frü-

hen Liturgien, z.B. der Clementinischen Liturgie32, die Akklamation des Diakons 

„Geht im Frieden auseinander!“33, also dem Pendant zu unserem heutigen „Gehet 

hin im Frieden!“, worauf die Gemeinde mit „Gott sei ewiglich Dank!“ antwortet. 

Es handelt sich also nicht um einen formalen und formelhaften Segen im heuti-

gen Sinne, sondern um einen „Entlassungsruf“, von dem Jungmann sagt, man 

dürfe von ihm jedoch „nicht viel mehr erwarten, als das Wort, mit dem der Vor-

sitzende in jeder wohlgeordneten Versammlung diese zuletzt für geschlossen er-

klärt, zumal das verabschiedende Segnungsgebet ja vorausgegangen ist.“34 

Teilweise wurde in diesen Entlassungsrufen auch bereits der Begriff „missa“ ver-

wendet, das so viel wie „Sendung“ oder „Entlassung“ bedeutet und aus dem sich 

                                                      
27 Dazu zählen im weiteren Sinne z.B. auch die Salutationes „Der Herr sei mit euch“. Peter Brunner 

bezeichnet diese Salutationen mit Lyder Brun als „wirkliches segnen“. Vgl. Peter Brunner. Der Segen 
als dogmatisches und liturgisches Problem. in: Pro Ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 

Theologie. Bd. II. Fürth 1990. S. 348 [Brunner, Segen]. 
28 Vgl. J. A. Jungmann, Missa solemnis, Teil II. Eine genetische Erklärung der römischen Messe. Wien 
1949. S. 356ff [Jungmann]. 
29 Humilitate capita vestra Deo. Vgl. Adam-Berger, S. 4. 
30 Vgl. Adolf Adam / Rupert Berger, Pastoral-Liturgisches Handlexikon. Freiburg 1980. 6. Aufl. – 
Lemma Segen. S. 473 [Adam-Berger]. 
31 Jungmann, a.a.O., S. 334. 
32 In den Apostolischen Konstitutionen aus dem späten 4. Jahrhundert. 
33 Kurt Frör, Salutationen, Benediktionen, Amen, In: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottes-

dienstes, Band II. Seite 589 [Leiturgia]. 
34 Jungmann, a.a.O., S. 523-524. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 11 
 

 

die Bezeichnung „Messe“ für den gesamten eucharistischen Gottesdienst entwi-

ckelt hat. 

Einen formalen Schlußsegen, der die Messe beendet, finden wir hier und noch 

lange Zeit nicht im christlichen Gottesdienst!35 

 

In heutigen Agenden bzw. Meßbüchern ist der Schlußsegen (aaronitisch oder 

trinitarisch) selbstverständlicher Bestandteil der Ordinarien, also der feststehen-

den Teile des Gottesdienstes36.  

Erst vom 11. Jahrhundert an gehörte jedoch ein formaler bischöflicher bzw. 

priesterlicher Schlußsegen zu den Ordinarien. Und erst im 12. Jahrhundert wurde 

auch in Rom der Schlußsegen vom Altar (!) aus erteilt.37 Gemessen an der über 

2000-jährigen Kirchengeschichte ist der gottesdienstliche priesterliche bzw. bi-

schöfliche Schlußsegen also eine eher neuere Entwicklung. 

 

Wie kam es dazu? Nach der Entlassung (mit dem Friedensgruß, dem Dank der 

Gemeinde und dem Entlassungsruf) erfolgte das, was man in römisch-katholi-

schen Papst- und Bischofsmessen bis heute beobachten kann: Der Bischof ver-

lässt das Gotteshaus, in dem er, durch die Gemeinde schreitend, die Gemeinde 

mit dem Kreuzeszeichen segnet.38 

 

Dieser Segen, der ja dem Empfinden nach erst „nach der Messe“ gegeben wurde, 

wanderte gewissermaßen aus gallikanischen und anderen liturgischen Traditio-

nen in das römische Messbuch39 und dort ans Ende der Messfeier, als im frän-

kisch-gallischen Raum die römische Liturgie übernommen wurde.40 

 

Festzuhalten ist aber, dass auch in den späteren westlichen Liturgien noch der 

namengebende Entlassungsruf „Ite, missa est“ bzw. der darauffolgende Dank des 

Volkes der chronologische Abschluss der Messe ist und nicht der Segen. 

 

In der nachkonziliaren, modernen römisch-katholischen Liturgie wird in der 

                                                      
35 Ein Beispiel aus dem 8./9. Jahrhundert für den Schluß der Messe aus dem Ordo von St. Amand (ca. 
800 n. Chr.): „Die Kollekte nach der Kommunion und die Verabschiedung. Nachdem die Kollekte 

beendet ist, sagt der Diakon (nicht derjenige, der das Evangelium liest, sondern ein anderer): Geh, die 

Messe ist zu Ende! 
Dann steigt der Pontifex vom Altar herab und die Diakone mit ihm, und der oben erwähnte Subdiakon 

geht mit dem Weihrauchfass vor ihm her, ebenso wie die Leuchter, die von den Kerzenhaltern getragen 

werden; und während er durch die Mitte des Presbyteriums hinuntergeht, sagt ein Subdiakon des Cho-
res: Herr, bitte um den Segen! Und der Pontifex spricht das Gebet, und sie antworten: Amen. Und 

wenn er aus dem Presbyterium hinausgeht, sagen die Richter als nächstes: Herr, erbitte den Segen! 

Und wenn der Segen erteilt worden ist, antworten sie: Amen. Und die Kollegien treten mit ihren Leuch-
tern vor den Pontifex und bleiben vor der Tür der Sakristei stehen, bis er hineingegangen ist; dann 

löschen sie ihre Lichter aus.“  

Vgl.  http://sacrificium-laudis.blogspot.com/p/ordo-of-st-amand-c-800-ad-from-ordo.html 
36 Die kirchenjahreszeitlich oder nach Anlässen wechselnden Stücke nennt man „Proprium“, das je-

weils Eigene. 
37 Vgl. Kurt Frör. In: Leiturgia, a.a.O. S. 590. 
38 Jungmann, S. 356ff / Leiturgia S. 589. 
39 Allerdings nicht flächendeckend und in einer Reihe von Orden erst sehr viel später. 
40 Vgl. Adam-Berger, a.a.O., S. 473. 



12 Gert Kelter 

  
deutschen Fassung „Ite, missa est“ allerdings nicht mit „Geht, das ist die Entlas-

sung / Sendung“, sondern mit „Gehet hin im Frieden“ übersetzt und entspricht 

daher inhaltlich dem „Gehet hin im Frieden des Herrn“ der lutherischen Agende 

I, nach der allerdings der Segen und nicht dieser Entlassungsruf den tatsächlichen 

Schluss des Gottesdienstes bildet. 

 

Friedrich Kalb schreibt dazu und geht kritisch auf den fast überall anzutreffenden 

Brauch ein, nach dem Segen bzw. dem Schluss-Amen noch ein Lied singen zu 

lassen: „Ist ein Schlußgesang vorgesehen, so soll er nicht nach dem Segen ein-

geordnet werden. Der Segen soll in jedem Fall das Letzte sein.“41 

Weil es nun ursprünglich der Bischofssegen war, aus dem sich der Schlußsegen 

entwickelte, gab es zwischenzeitlich auch Regelungen, die den Unterschied zum 

gewöhnlichen Priester markieren sollten, nachdem sich diese Zwei- bzw. Drei-

stufung des Amtes durchgesetzt hatte. Z.B. durfte nur der Bischof mit „bloßer 

Hand“ das Kreuzzeichen zum Segen machen, während der normale Priester ei-

nen geweihten Gegenstand (meist Kelch oder Patene, aber auch eine Reliquie) in 

der Hand halten musste.  

 

Die Entwicklung des „ambulanten“ bischöflichen Segens nach der Messe zu ei-

nem festen Bestandteil des Ordinariums ist vielleicht vergleichbar mit der Ent-

wicklung des Nunc dimittis von einem unter mehreren Gebeten nach Schluss der 

Kommunion, von einem eigentlich vom Priester zu Förderung seiner eigenen 

Sakramentsandacht gesprochenen Gebet42 zu einem Gemeindegesang, der zu-

mindest in der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche43 de facto den 

Status eines Ordinariumsbestandteils erhalten hat und dort den regelmäßigen Ab-

schluss der Kommunion bildet. 

 

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen 

zum „Standardsegen“ im lutherischen Hauptgottesdienst? 
 

In den hochmittelalterlichen Meßbüchern finden wir den Schlußsegen nach und 

nach als Bestandteil des Ordinariums, ohne dass hierfür allerdings jeweils be-

stimmte Segensformeln oder Worte vorgeschrieben wären. Jungmann führt das 

darauf zurück, dass „man einfach die landesübliche Formel gebrauchte, wie sie 

auch bei der privaten Segnung von jeher gebräuchlich war.“44 

Das römische Messbuch, das Missale Romanum, mit weitgehend verbindlichen 

Strukturen und Texten ist erst eine Frucht der Reformen des Konzils von Trient 

(1545-1563) und erschien erst 1570 unter Papst Pius V. als verbindliches Mess-

buch für diejenigen Bistümer und Orden mit römischen Ritus, die nicht 

                                                      
41 Friedrich Kalb, Grundriß der Liturgik. Eine Einführung in die Geschichte, Grundsätze und Ordnun-

gen des lutherischen Gottesdienstes.3. Auflage, München 1985. S. 173 [Kalb]. – Kursive Hervorhe-

bung durch G.K. 
42 Vgl.hierzu Jungmann, a.a.O., S. 49027; 491; 49341;558. 
43 Aber z.B. auch in der Ev.-Luth. Missionsdiözese von Finnland. 
44 Jungmann, a.a.O., S. 536. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 13 
 

 

nachweislich über mindestens zweihundertjährige eigene Traditionen verfüg-

ten.45 

Später kristallisieren sich zwei Formen, darunter die bis heute gebräuchliche 

trinitarische Segensformel heraus.  

 

Der Reformator und Lehrer der Kirche, Martin Luther, reagiert auf die Wirren, 

die ab 1521 u.a. durch seinen Kollegen Andreas Bodenstein46, nach seinem Ge-

burtsort Karlstadt genannt, entstanden, die vor allem auch Inhalte und Gestalt 

des Gottesdienstes betrafen und im Bildersturm gipfelten, u.a. damit, dass er 

1523 ein moderat überarbeitetes Messformular, die Formula missae et commu-

nionis pro ecclesia Vuittembergensi, verfasste und herausgab. 

Diese Messordnung basierte auf dem in Wittenberg bis dahin gebräuchlichen 

Missale Romanum. Luther übernimmt die trinitarische Segensformel des Missale 

Romanum47 und führt sie auch als erste auf. Zugleich stellt er jedoch auch fakul-

tativ den aaronitischen Segen 4 Mose 6,24ff, sowie Psalm 67,748 daneben. 

Luther vermerkt zum aaronitischen Segen: „Ich glaube, dass Christus dies auch 

nutzte, als er in den Himmel auffuhr und seine Jünger segnete.“49 

 

Dass Luther dem römischen trinitarischen Segen zwei biblische Segensvoten bei-

seite stellt, entspricht seinem liturgisch-theologischen Schema, möglichst alles 

„Menschenwerk“ zugunsten biblischer oder biblisch begründeter Texte aus dem 

Gottesdienst zu entfernen, wobei er damit insbesondere diejenigen Texte meinte, 

die den Opfercharakter der Messe ausmachten (Canon missae).  

Durch den, wenngleich von ihm nur vermuteten und nicht definitiv behaupteten 

Bezug auf den gen Himmel fahrenden Christus verleiht er allerdings dem aaro-

nitischen Segen noch einmal in besonderer Weise Gewicht und Dignität. 

 

Allerdings war Luther durchaus nicht der Erste, der den aaronitischen Segen als 

Segensvotum für den christlichen Gottesdienst verwendet hat.   

So kommt er beispielsweise Rietschel zufolge schon als Benediktion vor der 

Kommunion, also einer der Vorformen des späteren Schlußsegens, in der Isidor 

                                                      
45 Von diesem sog. pianischen Privileg machten auf längere Sicht in Deutschland nur die  Erzdiözesen  

Köln  und  Trier sowie das Bistum Münster Gebrauch. „Sie haben bis weit ins 19. Jahrhundert an ihrer 
jeweiligen Diözesanliturgie festgehalten und die römisch-tridentinische Liturgie in ihrem vollen Um-

fang erst um 1900 offiziell eingeführt. Als letzte deutsche Diözese at das Bistum Münster 1835 noch 

einmal sein Eigenmissale drucken lassen.“ Vgl. Andreas Heinz. Diözesanliturgien in Deutschland nach 
dem Konzil von Trient. Münster – Köln – Trier. in: MThZ 67 (2016) 332–350.  

S. 333. 
46 1486 - 1541. 
47 Benedicat vos omnipotens Deus Pater et Filius et Spiritus Sanctus = Es segne euch der allmächtige 

Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist. In dieser Form schon bezeugt u.a. auf der Synode 

von Albi 1230. Vgl. Jungmann, a.a.O. S. 538. 
48 Das Land gibt sein Gewächs; es segne uns Gott, unser Gott! 
49 „Eiusmodi credo et christum usum fuisse cum in caelum ascendens suos discipulos benedixit“. WA 

12, 213, 28ff. Nach: Frör. Leiturgia. a.a.O., S. 590. 



14 Gert Kelter 

  
v. Sevilla50 zugeschriebenen mozarabischen Liturgie vor.51 

Frör erwähnt unter Berufung auf Jungmann eine Verwendung des aaronitischen 

Segens auch für den gallischen Pontifikalsegen.52 Bei Jungmann heißt es: „Die 

Segensformel selbst ist regelmäßig in drei Gliedern aufgebaut nach dem Vorbild 

des großen Priestersegens des Alten Bundes [Num 6, 22-26], der auch selber in 

den ältesten Sammlungen53 erscheint.“54 

 

Luther trifft drei Jahre nach dem Erscheinen der Formula Missae die Entschei-

dung, in der Deutschen Messe von 1526 den aaronitischen Segen für die Messe 

als einzige Segensformel zu verwenden und keine Alternativen dazu mehr anzu-

bieten. 

Aber längst nicht alle in der Zeit zwischen 1524 und 1526 erschienenen Deut-

schen Messen55 verfahren in derselben Weise. Wenngleich vereinzelt auch der 

aaronitische Segen zu finden ist, weisen viele Formulare doch auch freie Segens-

formeln auf, denen mittelalterliche Varianten zugrunde liegen.56 

Die meisten lutherischen Kirchenordnungen des 16. und 17. Jahrhunderts orien-

tieren sich dann jedoch an Luthers Vorgaben und übernehmen den aaronitischen 

Segen als den Schlußsegen der Messe. 

Nachdem im Zeitalter des Rationalismus‘ bzw. der Aufklärung, etwa zwischen 

1620 und 1800, der aaronitische Segen gelegentlich wegen seines „mosaischen“ 

Ursprungs abgelehnt und nicht in Agenden aufgenommen wurde57, setzt er sich 

schließlich doch durch und wird im 19. und 20. Jahrhundert zur Standardform 

des Schlußsegens im lutherischen Gottesdienst und der meisten evangelischen 

Gottesdienstformulare und Agenden. 

 

3. Martin Luthers Haltung zum aaronitischen Segen 
 

Vermutlich 1527 hält Martin Luther im Rahmen seiner fortlaufenden Auslegung 

der fünf Bücher Mose (in den 1520er Jahren) in einer Nachmittagspredigt eine 

Auslegung über 4 Mose 6, 22-27, die 1532 mit dem bezeichnenden Titel „Der 

Segen, so man nach der Messe spricht über das Volk“ herausgegeben wird.58 

Der Titel signalisiert, dass der aaronitische Segen nach Erscheinen der Formula 

Missae bzw. der deutschen Messe offenbar schon als der Segen erlebt und von 

Luther auch so verstanden wird, mit dem die Messe schließt. 

                                                      
50 Ca. 560 – 636. 
51 Georg Rietschel. Lehrbuch der Liturgik. Bd. I. Die Lehre vom Gemeindegottesdienst. Berlin 1900, 

S. 326. 
52 Frör. Leiturgia. a.a.O. S. 590, Fußnote 141. 
53 Gemeint sind Sammlungen gallikanischer Liturgien. J. bezieht sich auf P. de Puniet. Das römische 

Pontifikale. Geschichte und Kommentar. Klosterneuburg 1935. S. 82. 
54 Kursiv durch GK. 
55 Deutsche evangelische Messen erschienenen z.B. in Worms, Allstedt, Straßburg, Nürnberg, Nord-

lingen. 
56 Vgl. Fröer, Leiturgia, a.a.O. S. 590. 
57 Vgl. dazu: Paul Graff, Geschichte der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der evange-

lischen Kirche Deutschlands, Bd. II. Göttingen ²1937. S. 159ff. 
58 WA 30 III, S. 574-582 | W² III 1362-1369. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 15 
 

 

Interessanterweise hält es Luther für angebracht, seinen Zuhörern, denen viel-

leicht doch noch der trinitarische Segen aus dem Missale Romanum im Ohr ge-

blieben ist, zu erläutern, dass der aaronitische Segen eigentlich ja gar nichts an-

deres (vielleicht auch mit Impetus: nichts „jüdisches“ sondern durchaus christli-

ches) sei, also nicht nur triadisch, sondern – recht verstanden - geradezu trinita-

risch.  

Luther: „Dieser (der aaronitische; GK) Segen ist nicht weit von dem andern ge-

meinen Segen, den man in der lateinischen Sprache gibt, und auf Deutsch also 

lautet: es segne euch Gott der Vater, und der Sohn, und der Heilige Geist, Amen. 

Denn dem Vater wird zugeeignet das Werk der Schöpfung, welches dieser Segen 

auch rührt, und klarer ausdrückt, da er spricht: ‚Der Herr segne dich, und be-

hüte dich‘, das ist, er gebe dir gnädiglich Leib und Leben, und was dazu gehört. 

Also, dem Sohne wird zugeeignet das Werk der Erlösung, welches dieser Segen 

auch rührt und erklärt, da er spricht: ‚Der Herr erleuchte sein Angesicht über 

dir‘ etc., das ist, er helfe dir von Sünden, und sei dir gnädig, und gebe dir seinen 

Geist. Und dem Heiligen Geist wird zugeeignet das Werk der täglichen Heili-

gung, Trost und Stärke wider den Teufel, und endlich die Auferweckung vom 

Tode, welches dieser Segen auch rührt und erklärt, da er spricht: ‚Der Herr er-

hebe sein Angesicht‘ etc., das ist, er wolle dich stärken, trösten und endlich den 

Sieg geben, wie droben gesagt.“59 

 

Luthers Vorstellung, wonach Christus seine Jünger bei der Himmelfahrt mit dem 

aaronitischen Segen segnet und sendet (Lk 24, 50 / Apg 1,8), vermittelt sowohl 

das Bild des mit erhobenen Händen seine Gemeinde segnenden Christus als auch 

das des alttestamentlichen Priesters. 

Im „Schulchan Aruch“, einer von Josef Karo verfassten rabbinischen Sammlung 

religiöser Vorschriften (den Halachot) aus dem 16. Jahrhundert wird akribisch 

beschrieben, wie die Angehörigen der priesterlichen Familien den aaronitischen 

Segen zu erteilen haben. Und so wird dies im orthodoxen Judentum bis heute 

gehalten: 

„Sie erheben die Hände […], strecken sie aus und teilen ihre Finger, so dass fünf 

Zwischenräume dazwischen entstehen, das ist zwischen je zwei Fingern ein Zwi-

schenraum und zwischen zwei Fingern und dem Daumen ebenfalls ein Zwischen-

raum, und ebenso an der anderen Hand, das sind vier Zwischenräume, und zwi-

schen einem Daumen und dem andern auch ein Zwischenraum, das sind fünf 

Zwischenräume […] sie müssen sehr darauf achten, dass die Spitzen der Dau-

men einander nicht berühren, damit der Zwischenraum nicht zerstört werde; sie 

müssen die rechte Hand etwas höher halten als die linke, und der rechte Daumen 

sei über dem linken Daumen […] und sie breiten die Hände so aus, dass das 

Innere ihrer Hände zur Erde gewandt ist und die Rückseite ihrer Hände zum 

Himmel.“60 

                                                      
59 W² III Sp. 1369. – Vgl. dazu auch die trinitarische Entfaltung des aaaronitischen Segens bei: Gert 

Kelter. Gott ist gegenwärtig. Anregungen für die Feier des lutherischen Gottesdienstes. Ein Werkbuch. 
Berlin ²2019. S. 182. 
60 Salomon Ganzfried. Kizzur Schulchan Aruch. Bd. II. Kapitel 100 (übertragen v. Selig Bamberger). 

Basel 1969. zitiert nach:  https://de.wikipedia.org/wiki/Kohen#cite_note-4 



16 Gert Kelter 

  
Die auf diese Weise zum aaronitischen Segen erhobenen Hände sind auch häufig 

auf jüdischen Grabsteinen zu sehen. 

Wir sahen, dass Martin Luther den aaronitischen Segen trinitarisch interpretiert 

und gewissermaßen als die Zusammenfassung der Fülle des göttlichen Segens 

verstanden hat. Offenbar identifizierte Luther auch den Himmelfahrtssegen 

Christi (nach Lk 24,50) mit dem priesterlichen aaronitischen Segen. Beide As-

pekte können erklären, weshalb er dem aaronitischen Segen als Schlußsegen der 

Messe gegenüber dem traditionellen trinitarischen Segen des Missale Romanum 

den Vorrang einräumte. 

 

4. Die besondere Dignität des aaronitischen Segens 
 

Mit diesen Überlegungen kommen wir wieder zum ursprünglichen Auslöser für 

diese Ausführungen und zur Hohenpriester-Christologie des Hebräerbriefes, der 

ja eine Linie vom Priesterkönig Melchisedek über Abraham und das aaronitisch-

levitische (Hohen-)Priestertum bis zu Jesus Christus, der König, Prophet und 

Priester in Ewigkeit ist, auszieht. 

Was geschieht denn eigentlich, der Einsetzung des aaronitischen Segens gemäß, 

wenn dieser Segen erteilt wird? 

„So sollen sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.“61 

Spricht Gott, der Herr. 

Mit dem Segen soll also der Name Gottes auf das vor IHM versammelte Volk 

gelegt werden. Wenn man einem Menschen den Segen zuspricht und der heilige 

Name Gottes ausgesprochen wird, ist Gott selbst gegenwärtig. Aber die, über 

denen der Name Gottes genannt ist, auf die der Name Gottes gelegt wurde, wer-

den so auch sein Besitz, sein Eigentum. Stellen wie Jesaja 43,7, Jeremia 14,9 

oder Amos 9,12 machen das deutlich. 

Mit einem kühnen Sprung ins Neue Testament und die Liturgie der Kirche erin-

nert uns das auch an den Segen der Heiligen Taufe: Auch hier wird ja der Name 

des dreieinigen Gottes auf den Täufling gelegt, indem der Name Gottes mit dem 

(Tauf-)Namen des Täuflings verbunden wird: „N.N., ich taufe dich im Namen 

des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.“ 

Wer den Namen Gottes auf Gottes Volk legt, also wer segnet, tut das nicht aus 

eigener Vollmacht.  

Peter Brunner schreibt: „In Israel waren es vor allem die Träger der Institutio-

nen des Königtums und des Priestertums, also die Gesalbten, denen die Segens-

vollmacht zukam. […] Die Bevollmächtigung der Leviten (Dtn 1,8) und insbe-

sondere der Aaroniten mit dem kultischen Segen war von entscheidender Aus-

wirkung für das gottesdienstliche Leben Israels. Die Grundlage für dieses pries-

terliche Vorrecht bot Num 6, 22-27. Auf Grund einer Weisung Jahves wird der 

Wortlaut festgelegt, mit dem die Priester Israel segnen sollen. In diesem ‚aaro-

nitischen Segen‘ steckt eine sehr weitreichende Namenstheologie und eine The-

ologie der Vergegenwärtigung Jahves im Kultus verborgen. […] (Diese) [… ] 

könnte vielleicht den Verdacht erwecken, als sei hier doch eine von Gott 

                                                      
61 4. Mose 6, 27. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 17 
 

 

losgelöste Segensmacht in die Hände der Menschen gelegt, derart, daß der 

Mensch diese verselbständigte Segensmacht nun zu seiner Verfügung habe. Der 

biblische Text Num 6, 22-27 zerstört diesen Verdacht völlig.“62 

 

Brunner führt dazu weiter aus, dass es sich beim Segen um eine „göttliche An-

ordnung“ handele und der priesterliche Segen also „ein für allemal aus Gottes 

freiem Willen allein“ komme. 

Der Wortlaut zeige die „gleiche fürbittende Hinwendung zu Gott“ die auch 1 

Mose 48 bei der Segnung der Söhne Josephs zu beobachten sei. 

Auch der aaronitische Segen stehe „in einer Dimension des Gebets, obwohl er 

nicht Gebet, sondern Segen, exhibitiver Zuspruch“ sei. Denn fürbittende Haltung 

und exhibitives Segnen schlössen sich nicht aus, sondern seien im Segnen in ei-

nem Akt vereint, was gerade das eigentümliche Wesen des Segens ausmache. 

Brunner fasst zusammen: „Schließlich zeigt der Schluß dieser göttlichen Anord-

nung, daß in, mit und unter dem, was die Priester mit dem Ausspruch der Se-

gensformel tun, Gott selbst es ist, der allein und in Wahrheit segnet: ‚Wenn sie 

(die Priester) so meinen Namen auf die Israeliten legen, will i c h  s e l b s t sie 

segnen (V.27).“63 

Durch die bewusste Formulierung „in, mit und unter“ signalisiert Brunner, dass 

der Segen, also das von Gott angeordnete Wort, in, mit und unter dem ER selbst 

wirkt, was er darin verheißt, aus seiner Sicht eine geradezu sakramentale Quali-

tät hat.64  

Von Bedeutung ist auch Brunners Diktum, dass das „Priestertum des alten Bun-

des im neuen Bunde aufgehoben“65 sei und daher keine Bedenken gegen den 

Gebrauch des aaronitischen Segens im christlichen Gottesdienst bestünden.66 

Peter Brunner vertieft diesen Gedanken an anderer Stelle noch einmal, wenn er 

ausführt: „Im Segen ist wie in der Absolution der „sakramentale“ Charakter 

des Wortes besonders deutlich zu erkennen. In der Kraft der Verheißung 

Christi, in der Kraft seiner wortgebundenen Pneumagegenwart übermittelt das 

Segenswort die Gabe, die es ausspricht. Luther hat in der Auslegung von Gen. 

27,28f. diesen exhibitiven Charakter des Segens mit unüberbietbarer Klarheit 

erkannt und ausgesprochen. Keineswegs sind die Segensworte „nur ein leerer 

Schwall von Worten“, sie sind nicht exoptatio (Wunsch), sondern donatio 

(Gabe), es sind „reale Segnungen“, nicht optativisch, sondern indikativisch zu 

verstehen. „Sie schicken und bringen, was die Worte aussagen, in der Tat.“ 

Dies gilt nicht nur von dem Patriarchensegen in dem Alten Bund, sondern „Se-

gen dieser Art haben auch wir im Neuen Bunde durch Christi Priestertum“, 

was Luther an der Absolution aufzeigt, ein Beleg dafür, daß die innere Struktur 

                                                      
62 Brunner, Segen. a.a.O., S. 343-344. 
63 Alle Zitate bei Brunner, Segen. a.a.O., S. 344. 
64 ApCA 13 definiert als Sakrament, was ein Mandat und eine Verheißung (promissio) Gottes habe. 
65 Wohlgemerkt: „im neuen Bund“ aufgehoben. Das kann im Sinne der Hohenpriester-Christologie nur 
als „in Christus, dem ewigen Priester“ (gut) aufgehoben verstanden werden und nicht im Sinne einer 

„Aufhebungs“- bzw. Enterbungstheologie. 
66 Vgl. Brunner, Segen. a.a.O., S. 351. 



18 Gert Kelter 

  
und die Funktion des Segenswortes dem Absolutionswort gleicht.“67 

Wenn der Pastor, der Hirte der neutestamentlichen Gemeinde vice et loco Christi 

die Gemeinde im öffentlichen Gottesdienst optativ-fürbittend und zugleich exhi-

bitiv segnet, legt er also „in Christo“ den Namen Gottes auf Gottes Volk. 

Das ist ein Höhe- oder Kulminationspunkt des gesamten Gottesdienstes, eine au-

toritative Handlung, die kein Mensch aus sich selbst heraus ausüben kann und 

darf. Sie bedarf eines Mandates, sprich: der Ordination.  

Die Erteilung des Segens im öffentlichen Gottesdienst ist daher ebenso wie die 

öffentliche Wortverkündigung und die Sakramentsverwaltung unbedingt an die 

Ordination gebunden. 

Das gilt unabhängig von der Beantwortung der Frage, ob denn ein Segen, der in 

einer öffentlichen Versammlung von einer nichtordinierten Person gesprochen 

werde, „gültig“ im Sinne von „wirksam“ sei, einer Frage, die auch im Blick auf 

die Wortverkündigung oder Sakramentsverwaltung gestellt und unterschiedlich 

beantwortet werden kann. Dahinter steht die Frage, ob das nicht mandatierte (und 

damit auch nicht legitime, erlaubte) Tun automatisch deshalb auch wirkungslos 

sei. 

Damit verwandt ist auch die Problematik der Abänderung der biblischen Segens-

worte, insbesondere der Änderung des Singulars (Der Herr segne dich) in den 

Plural (Der Herr segne euch). 

Der biblische Kontext belegt natürlich klar, dass der Singular sich auf das Volk 

(Israel) bezieht, auf das der Name Gottes gelegt werden soll, es sich also um 

einen „kollektiven Singular“ handelt, der jeden Einzelnen mit einschließt. In 

etwa so wie beim generischen Maskulinum, bei dem ja nicht Frauen „sich mit-

denken“ müssten, sondern per definitionem - ebenso wie Männer - inkludiert 

sind.68 

Ich plädiere entschieden dafür, den aaronitischen Segen in der biblischen Form 

zu belassen und nicht zu verändern. Auch nicht, indem man ihn in Gebetsform 

(„…Herr, segne und behüte uns…“) als „Ersatz“ für den distributiven Segen im 

Lesegottesdienst spricht. 

Gegen den Singular wird eingewendet, er enthalte ein „individualisierendes 

Mißverständnis“.69 Wenn dieses Missverständnis dazu führt, dass sich der Ein-

zelne in seelsorglich-tröstender Weise von Gott selbst angesprochen und ge-

segnet erfährt, wäre es kein Schaden. Und ansonsten ist es eben die katecheti-

sche Aufgabe des Pastors, immer wieder auf geeignete Weise auch einmal den 

Segen und dessen Hintergründe zu erklären.70 

Mit einem Internet-Fund soll diese „verzweigte Spurensuche“ abgeschlossen 

werden, einem m.E. sehr geistlichen, biblisch „gesättigten“ Zitat aus der 

                                                      
67 Peter Brunner. Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten Gemeinde. in: Leitur-

gia. hg. v. K. F. Müller u. W. Blankenburg, Bd. 1, 1954, 84-361, S. 201f. 
68 Wie ja übrigens in der deutschen Sprache sich sonst auch immer alle Männer „mitdenken“ müssten, 

wenn der Plural, immer mit dem „femininen“ Artikel „die“ versehen, verwendet wird. 
69 So auch Brunner in Brunner. Segen. a.a.O., S. 351, der sich für den Plural ausspricht, den für „ange-
messen“ und auch „der apostolischen Weise zu segnen“ entsprechend hält. 
70 Wie es überhaupt zu den leider weitgehend in den Hintergrund getretenen Kernaufgaben eines Pas-

tors gehört, die Gemeinde zu lehren, zu katechisieren!  



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 19 
 

 

Erklärung der „Alten Messe“, also der Missa Tridentina der Priesterbruder-

schaft St. Petrus. Es endet mit einem Ausblick auf die Ewigkeit in Gottes Ge-

genwart, die im Segen gewissermaßen vorweggenommen wird: 

„Schon in der alttestamentlichen mosaischen Segensformel verbarg sich ein 

Hinweis auf die allerheiligste Dreifaltigkeit, insofern dreimal der Herr genannt 

wurde: „So sollt ihr die Israeliten segnen, indem ihr zu ihnen sprecht: ‚Der Herr 

segne dich und behüte dich! Der Herr lasse sein Antlitz leuchten über dir und 

sei dir gnädig! Der Herr wende dir sein Angesicht zu und verschaffe dir Heil!‘ 

So sollen sie also meinen Namen auf die Israeliten legen, und ich will sie seg-

nen!“ (Num 6, 23-27) 

 

Der ganze Ritus des Schlusssegens ist ein Bild jenes Segens, den Jesus bei sei-

ner Himmelfahrt auf dem Ölberg, von der Erde scheidend, seinen Jüngern gab: 

„Dann führte er sie bis vor Bethanien hinaus, erhob seine Hände und segnete 

sie. Es geschah aber, während er sie segnete, schied er von ihnen und wurde 

emporgetragen zum Himmel. Sie aber fielen anbetend vor ihm nieder und kehr-

ten mit großer Freude nach Jerusalem zurück.“ (Lk 24, 50-53) 

Es ist ganz angemessen, dass die Gläubigen - genau wie die Apostel bei der 

Himmelfahrt - zum priesterlichen Segen niederknien, denn Gott selbst ist es, 

der durch die Hand des Priesters segnet. 

Im Kontext der Himmelfahrt Jesu steht auch die Erinnerung an die Wiederkunft 

Christi am Jüngsten Tag, denn als die Jünger wehmütig zum Himmel hinauf-

sahen, sprachen die Engel zu ihnen: „Ihr Männer aus Galiläa, was steht ihr da 

und schaut zum Himmel? Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel auf-

genommen wurde, wird ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt hingehen se-

hen zum Himmel.“ (Apg 1, 11)  

Wenn der Herr einst wiederkommt zum großen Gericht, dann wird er über die 

Auserwählten zu seiner Rechten den letzten großen Segen sprechen: „Kommt, 

ihr Gesegneten meines Vaters! Nehmt in Besitz das Reich, das euch bereitet ist 

seit Grundlegung der Welt.“ (Mt 25, 34)71 

                                                      
71 http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html; abger. 24.01.2024, 12:00. 

http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html


20 Werner Klän 

  
Werner Klän: 

 

Die kirchliche Verhältnisbestimmung 

der selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen 

zu den lutherischen Landeskirchen 1945 – 1955  

(Teil 1) 
 

1. Vorgeschichte: Verbindungen bis zum Ende des II. Weltkriegs 
Die Jahre unter der Herrschaft des Nationalsozialismus bis zum Ende des Zwei-

ten Weltkriegs brachten für das Lager der selbständigen evangelisch-lutheri-

schen Kirchen keinen weiteren Fortschritt mehr in ihren Einigungsbemühungen. 

Obwohl sie sich, zumal nach Gründung der DEK, „in ihrer konfessionellen Son-

derexistenz historisch und theologisch legitimiert sahen,“ konnten sie weder ei-

ner der in den Reihen der Bekennenden Kirche vertretenen Positionen uneinge-

schränkt beipflichten, noch konnten sie eine übereinstimmende Alternative dazu 

in ihren eigenen Reihen formulieren ja, z. T. verdächtigten sie diese gar politisch-

oppositioneller Einstellung.1 

Andererseits war man im Lager der selbständigen evangelisch-lutherischen Kir-

chen nicht in der Lage, ein Einigungsmodell zu entwickeln, das als tragfähige 

Alternative zu den bestehenden Konstellationen und über diese hinausweisend 

realisierbar gewesen wäre. Einem Konzept, das, wie seitens der Evangelisch-Lu-

therischen Kirche in Preußen seit der zweiten Hälfte der zwanziger Jahre erneut 

angeregt, die Eingliederung der kleineren selbständigen evangelisch-lutheri-

schen Kirchen bei Unterstellung unter das Kirchenregiment des Oberkirchenkol-

legiums vorsah, wurde mit Argumentationsstrukturen, die zum Arsenal der 

Selbstvergewisserung aus dem eigenkirchlichen Potential gehörten, vor allem 

von der Hessischen Renitenz eine Absage erteilt. Hier wie in Hannover und 

Hamburg fürchtete man eine preußische Überfremdung und mit dieser den Ver-

lust der kirchlichen Eigenart.2  

 

Mit der Befürchtung einer „Breslauer“ Hegemonialstellung korrelierte das Motiv 

der Identitätssicherung aus der je überkommenen historischen Ursprungssitua-

tion. Nachdem ein Zusammenschluss der freikirchlichen Lutheraner nach dem 

                                                      
1 Vgl. Die kirchliche Entwicklung in Deutschland in lutherisch-freikirchlicher Betrachtung. Verhand-
lungen der Synode der Evang.-Luth. Freikirche in Sachsen und anderen Statten bei ihrer 52. Synodal-

tagung in Berlin-Süd, anno Domini 1934. 
2 Kurze Sätze für einen kirchlichen Zusammenschlu?. Vorgetragen von den Vertretern der Evang.-luth. 
Kirche Altpreußens auf der Konferenz zu Kassel am 5. Juli 1934; Kurze Sätze für einen kirchlichen 

Zusammenschluß vorgeschlagen von der selbständigen ev.-luth. Kirche in Hessen; ablehnende Be-

scheide in den Schreiben der St.-Anschar-Gemeinde Hamburg an den Vorsitzenden des Verbandes 
deutscher evangelisch-lutherischer Freikirchen vom 31. 5. 1934; Schreiben des Konvents der Reniten-

ten Kirche Ungeänderter Augsburger Konfession an den Vorsitzenden der Vereinigung ev.-luth. Frei-

kirchen vom 11. 6. 1934; Schreiben des Superintendenten der selbständigen ev.-luth. Kirche in Hessen 
an das Oberkirchenkollegium der ev.-luth. Kirche Altpreußens vom 27. 7. 1934; Schreiben des Pasto-

renkonvents der Hannoverschen ev.-luth. Freikirche an das hochwürdige Oberkirchenkollegium der 

Evang.-luth. Kirche Altpreußens vom 15. 10. 1934. 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 21 
 

 

Modell einer völligen Inkorporation der außerpreußischen selbständigen evan-

gelisch-lutherischen Kirchen in den Bestand der Evangelisch-Lutherischen Kir-

che in Preußen mit dieser Absage zunächst endgültig gescheitert war, wurde die-

ses Thema nur noch zwischen der Selbständigen evangelisch-lutherischen Kir-

che in den hessischen Landen und den preußischen Lutheranern diskutiert. Als 

besonders kritisch erwies sich die Frage, wie die bischöfliche Verfassung in Hes-

sen bei einer Integration erhalten bleiben könne.3 Als eine Klärung in greifbare 

Nähe gerückt schien, scheiterte das Unternehmen daran, dass die Evangelische-

Lutherische Kirche in Preußen ihre Bad Pyrmonter Gemeinde der Hannover-

schen Landeskirche überwies.4 Dieser Affront gegen die freikirchlichen Luther-

aner in Hannover konnte bei deren engen Verbindung nach Hessen nicht ohne 

Rückwirkung auf die Beziehungen zwischen Hessen und Preußen bleiben. 

 

Das Vorgehen des Oberkirchenkollegiums in Breslau entsprach allerdings der 

prinzipiellen Option dieser ältesten und größten der selbständigen evangelisch-

lutherischen Kirchen für eine Koalition mit den lutherischen Landeskirchen. Da-

raus ergab sich, entstehungsgeschichtlich motiviert und nun kirchenpolitisch ak-

tualisiert, ein enger Anschluss an den „Lutherischen Rat“5. Einzig die Selbstän-

dige evangelisch-lutherische Kirche in den hessischen Landen folgte diesem 

Konzept insoweit, als sie sich seit 1938 in Arbeitsgemeinschaft mit diesem Gre-

mium befand.6 

Die Verbindung mit dem „Lutherischen Rat“ stellte vorerst die letzte organisa-

torische Verbindung zwischen den lutherischen Landeskirchen und selbständi-

gen evangelisch-lutherischen Kirchen unter Einschluss der Kirchengemeinschaft 

dar. Der Ausgang des Krieges brachte in verschiedener Hinsicht eine notwen-

dige, wenn auch teils erzwungene Neuorientierung; dies gilt auch für die selb-

ständigen evangelisch-lutherischen Kirchen in Deutschland. 

 

2. Flucht, Vertreibung und kirchliche Reorganisation der selbstän-

digen evangelisch-lutherischen Kirchen nach 1945 
Flucht und Vertreibung von Kirchengliedern östlich von Oder und Neiße waren 

bei der gegebenen konfessionellen und „heimatkirchlichen“ Bindung7 verbunden 

mit den Fragen nach einer lutherisch-konfessionell geprägten kirchlichen Integ-

rationsmöglichkeit in den mittel- und westdeutschen Gebieten und nach der Kon-

fessionsbestimmtheit der Kirche(n) in den Zielterritorien der Flucht- und 

                                                      
3 Schreiben von Kirchensuperintendent Heinrich Martin an das Oberkirchenkollegium der Evange-

lisch-lutherischen Kirche Altpreußens, KASELKOU. 
4 Schreiben von Kirchensuperintendent H. Martin an das Oberkirchenkollegium der Evangelisch-lu-
therischen Kirche Altpreußens vom 12.7. 1938, KASELKOU. 
5 Amtliche Bekanntmachung, Kirchenblatt der Evangelisch-lutherischen Kirche Preußens, 91 (1936), 

705. 
6 Schreiben von Kirchensuperintendent H. Martin an Pfarrer Stoll, Berlin, vom 21. 12. 1936 und 27. 5. 

1937, KASELKOU. 
7 Das Konzept der „Heimatkirche“ geht auf den Breslauer Oberkirchenrat Gottfried Nagel zurück; es 
findet sich programmatisch wieder im Geleitwort zum ersten Jahrgang des Kirchenblatts der Evange-

lisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche nach dem Krieg, vgl. Dem Blatt zum Geleit, den Lesern 

zum Gruß, Kirchenblatt. Nachrichtenblatt für evang.-luth. (altlutherische) Gemeinden 100 (1950), xx. 



22 Werner Klän 

  
Vertreibungsbewegung.8 Die Orientierung wurde erschwert durch die Frage nach 

der konfessionellen Integrität der lutherischen Landeskirchen auf dem Weg von 

„Treysa“ nach „Eisenach“9, und in diesen Zusammenhängen verbunden mit der 

Reaktivierung der Grundfrage für das Bestehen selbständiger evangelisch-luthe-

rischer Kirchen je für sich, zunehmend aber auch mit der Frage nach den diese 

Kirchen verbindenden Motiven. 

 

Am schwersten wurde die Evangelisch-Lutherische Kirche in Preußen von dem 

Untergang der Nazi-Diktatur betroffen; sie verlor mit ihren schlesischen und 

pommerschen Kerngebieten zwei Drittel ihrer Kirchen sowie fast vollständig die 

Unterlagen der Kirchenleitung in Breslau.10 Lange Zeit wurden alle Kräfte für 

eine personelle und institutionelle Reorganisation gebraucht.11 Aus dem Bereich 

der selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen waren drei von Flucht und 

Vertreibung aus den Gebieten östlich von Oder und Neiße betroffen, die Evan-

gelisch-Lutherische Kirche in Preußen, die Evangelisch-Lutherische Freikirche 

(in Sachsen u[nd] a[nderen] St[aaten]), dazu die Evangelisch-Lutherische 

                                                      
8 Hartmut Rudolph behandelt die „Vertriebeneneingliederung und konfessionelle Frage in den lutheri-
schen Landeskirchen“; er erwähnt vereinzelte Spannungen, dazu die aus der Ev.-luth. Freikirche in 

Polen aus Verbindung mit Wisconsin Evangelical Lutheran Synod entstandene Evangelisch-lutheri-

sche Flüchtlingsmissionskirche; zudem bespricht er „Konfessionsprobleme in der Konsensus-Union“ 

und behandelt dabei die Entstehung der Evangelisch-lutherischen Gemeinden in Kaiserslautern und 

Landau, die zunächst in einem Diasporapfarramt gesammelt, dann 1953 in die Evangelisch-Lutheri-

sche (altlutherische) Kirche aufgenommen wurden; zeitweise wurde diese Sammlung auch durch die 
Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche (VELKD) über den Martin-Luther-Bund (MLB) unter-

stützt; jedoch kam es seit 1952 zu vermehrten Spannungen.8 Dieser Vorgang ist, wenn er auch am Ende 

des zu behandelnden Zeitraums liegt, doch ein Indikator für die spezifische Spielart unseres Themas 
in Bezug auf die selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen. Vgl. H. Rudolph: Evangelische und 

Vertriebene 1945-1972, Göttingen 1984; Bezug auf die „Altlutheraner“ in Bd. 1, 493f., 509-517. 
9 F. Söhlmann (Hg.): Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen Kirchenführer 27.-31. August 
1945, Lüneburg1946; Eisenach 1948. Verhandlungen der verfassunggebenden Kirchenversammlung 

der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 9.-13. Juli 1948, Berlin 1951; vgl. zum Themenschwer-

punkt: Die Kirchen in der Nachkriegszeit die Beiträge in KZG 2 (1989). 
10 „Wir erlitten schwere kirchliche Verluste. Wir wollen bei den Gerichten Gottes vor unserer Tür 

kehren, wenn wir nach Schuld fragen möchten. Es bestehen nicht mehr von unserer Kirche die 
Diözesen Gemeinden Predigtorte  Gemeindeglieder  Kommunikanten 

Breslau 25 54  12000   9000 

Niederschl.  24 35  7200   5800 

Nordost 19 37  3000   2200 

Warthegau 22 33  3600   2800 

Etwa 35000 Glieder unserer Kirche leben in der Zerstreuung fern von ihrer Heimat. ... Eine andere 

Verlustliste tritt vor unsere Augen. Es zählte die 
Diözese  Pfarrsitze eigene Kirchen eigene Pfarrhäuser eigene Friedhöfe 

Breslau  14  21 13  6 

Niederschlesien  9  21 9  - 
Nordost  8  15 5  - 

Wathegau  6  20 6  5 

Kirchenbücher von 120 Gemeinden, über ein Jahrhundert reichend, Büchereien und Archive der Ge-
meinden, des Theologischen Seminars und des Oberkirchenkollegiums, Büchereien der Pfarrer sind 

verloren, ... , Dokumente und Urkunden der Kirchengeschichte, die es in Deutschland kaum noch ein-

mal gibt, sind vernichtet.“ Der Lutheraner, Mai 1948, S. 37f. 
11 Zu einigen kirchenpolitischen Begleiterscheinungen bei der Eingliederung der altlutherischen Ver-

triebenen vgl. Hartmut Rudolph, Evangelische Kirche und Vertriebene, Band I: Kirchen ohne Land 

(AKiZ 11], Göttingen , 509-517. 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 23 
 

 

Freikirche in Polen, eine Tochtergründung der Wisconsin Evangelical Lutheran 

Synod. Ein Gutteil der Gemeinden der Evangelisch-lutherischen (altlutheri-

schen) Kirche und der Evangelisch-Lutherische Freikirche fand sich auf dem Ge-

biet der vier alliierten Besatzungszonen, später der Bundesrepublik Deutschland, 

der Deutschen Demokratischen Republik (DDR) und Berlin; die übrigen selb-

ständigen evangelisch-lutherischen Kirchen hatten ihre territorialen Schwer-

punkte in Niedersachsen, Hessen und Baden. Diese Kirchen mit den Schwer-

punkten in Sachsen bzw. dem westlichen Deutschland waren längst nicht in die-

sem Ausmaß von den Folgen der der Niederlage des Deutschen Reiches betrof-

fen. 

 

Die Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche verlor ihre Entstehungs- und 

Kerngebiete in Schlesien und Pommern: vier Diözesen mit insgesamt fast 26.000 

Gemeindegliedern hatten aufgehört zu bestehen; d.h. 90 Gemeinden mit 77 Kir-

chen; 120 Kirchenbücher standen auf der Verlustliste12. Im Jahr 1950 zählte das 

Oberkirchenkollegium, die Kirchenleitung der Evangelisch-lutherischen (altlu-

therischen) Kirche, nur zwei Drittel der Zahl an Kirchengliedern im Vergleich 

zur letzte Statistik vor dem Krieg; 1938 wurden noch 60.000 Kirchglieder insge-

samt erfasst, die erste Statistik nach dem Krieg von1954 weist 40.500 Kirchen-

glieder aus, meist in der Diaspora. 

 

Besonders gegen Ende des Krieges und in den ersten Nachkriegsmonaten war 

die Situation v. a. in Schlesien ausgesprochen unübersichtlich.13 Eine erste 

Fluchtwelle begann Ende 1944 in Ostpreußen, Anfang 1945 in Schlesien; zwi-

schenzeitlich hofften Gemeindeglieder und Kirchenverantwortliche noch auf 

Rückkehr. So wurde einige Monate versucht, die pastorale Versorgung in Schle-

sien, etwa in Liegnitz, Reinswalde und Niederschlesien, notdürftig aufrecht zu 

erhalten. Rückwanderer wurden bis Mai 1947 durch drei Pastoren (Günther, 

Kluge, Schröter) mit gottesdienstlichen Schwerpunkten in Waldenburg 

(Wałbrzych), Ohlau (Oława), Hirschberg (Jelenia Góra), Brieg (Brzeg), Strehlen 

(Strzelin) und in weiter Diaspora geistlich betreut. Nach der Ausweisung der Pas-

toren etwa Mitte 1947 wirkten nachweislich Kirchenvorsteher durch Lesegottes-

dienste bis 1948, so in Hirschberg.14 Im Spätsommer 1947 wurde die Gemeinde 

Reinswalde/ Złotnik, insgesamt 500 Personen an der Zahl samt ihrem Pastor aus-

gewiesen; sie siedelten sich fast geschlossen in Balhorn/Bad Emstal an und fan-

den – nicht ohne Integrationsprobleme – sich bei der Gemeinde der Renitenten 

Kirche Ungeänderter Augsburger Confession (RKUAC) ein. Völlig zerstört wa-

ren die Gebäude der Kirchenleitung samt Archiv und Seminar in Breslau. 

 

Am Anfang der kirchlichen Reorganisation steht ein Bußbekenntnis: „’Nicht gar 

                                                      
12 Vgl. A. Grünhagen: Die Vorgängerkirchen der SELK in der Zeit von 1945 – 1955 im Spiegel ihrer 

Kirchenzeitungen, LuThK 30, 2006, 36-47, 37. 
13 Zu den Einzelheiten vgl. M. Kiunke: Was geschah in unserer Kirche seit 1945, Kirchenblatt (wie 
Anm. 4), 10f.; 22-25. 38-43; Walter Günther: Als die Sterbenden und siehe, wir leben; als die Gezüch-

tigten und doch nicht ertötet, ebda., 25-28. 43. 
14 Günther, Als die Sterbenden (wie Anm. 13), 26f. 



24 Werner Klän 

  
aus’, so heißt es heute für unsere gesamte Kirche. Aber wenn auch noch nicht 

gar aus, so sind wir doch gar schwer getroffen durch des Herrn Hand. […] Der 

letzte Sturm des langen Krieges ist über den Westen und besonders über den 

Osten auch unserer Kirche verheerend dahin gebraust… (…) Das alles aber ist 

vom Herrn geschehen: ER hat uns geschlagen und zerstreut; Sein Zorn hat sich 

wie über unser Land und Volk so auch über unsere Kirche und jede einzelne 

Gemeinde ergossen.“15 Die Sünden, die bekannt werden, sind freilich die man-

gelnder Ernsthaftigkeit in der persönlichen und gemeindlichen Frömmigkeit. Die 

großen politischen Zusammenhänge und die Verstrickung auch der lutherischen 

Christen darin wurden nicht angesprochen.16 

Im Blick auf die kirchliche Lage erinnerte das Oberkirchenkollegium in einem 

seiner ersten Rundschreiben nach dem Ende des II. Weltkriegs an das 100jährige 

Jubiläum der „General-Conzession für die von der Evangelischen Landeskirche 

sich getrennt haltenden Lutheraner“, mit der den kirchlich-konfessionellen luthe-

rischen Gemeinden in Preußen am 23. 7. 1945 wenigstens eine erste staatliche 

Duldung zuerkannt worden war. Gegen die erkennbaren Bemühungen, eine 

evangelische Einheitskirche in Deutschland zu reetablieren, schärfte es „unsere 

unabweisliche und heilige Pflicht [ein], bei unserer lutherischen Kirche Altpreu-

ßens zu bleiben, so lange es Gott zulässt, und sie, so viel wir nur können, neu zu 

bauen!“17 Trauer über die erheblichen Verluste an Menschen, Kirchgebäuden, 

Pfarrhäusern, Friedhöfen und der entschiedene Wille zum Wiederaufbau des 

kirchlichen Lebens und der kirchlichen Strukturen mischen sich in dieser Ad-

resse, die der amtierende Vorsitzende der Kirchenleitung, Ernst Ziemer18, ein 

halbes Jahr nach Kriegsende an die Gemeindeglieder der Evangelisch-lutheri-

schen (altlutherischen) Kirche richtete. Einen Monat später ging ein erster Aufruf 

zur Neuregelung der Finanzverhältnisse an die Pastoren, Kirchenkollegien und 

Rendanten der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche.19 Dieser er-

wies sich umso notvoller und notwendiger, als die von der „Luthersparkasse“ 

dieser Kirche zur Sicherung der Finanzen angekauften „Wertpapiere im Betrag 

von mehreren Millionen Mark [...] vernichtet“ waren.20 Die Grundversorgung 

der Pastoren und ihrer Familien war freilich im März 1946 bereits einigermaßen 

                                                      
15 Das Oberkirchenkollegium an  die Gemeinden der ev. Luth. Kirchen Altpreußens, Oktober 1945 
(Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 
16 Anders das „Wort an die Gemeinden“ der Kirchenversammlung von Treysa, vgl. Wolf-Dieter Hau-

schild: Die Kirchenversammlung von Treysa; Annemarie Smith-von Osten: Von Treysa 1945 bis Ei-
senach 1948. Zur Geschichte der Grundordnung der Evangelischen Kirche in Deutschland (AKiZ  B, 

Bd. 9). Göttingen 1980. 
17 Das Oberkirchenkollegium an  die Gemeinden der ev. Luth. Kirchen Altpreußens, Oktober 1945 
(Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 
18 Lic. Dr. Ernst Ziemer. * 21. 6.1872 in Essen,  † 2. 10. 1949 in Berlin, 1897 ordiniert, 1897 Pfarrer 

in Glogau, 1908 Pfarrer in Breslau, dann Breslau-Nord, 1921 in Breslau-Süd, 1945 in Jabel-Neuruppin, 
seit 1917 Mitglied des Oberkirchenkollegiums als Kirchenrat, seit 1946 Präsident desselben, vgl. Lic. 

Dr. Ernst Ziemer, Kirchenrat, Zwickau 1949. 
19 Das Oberkirchenkollegium an die Pastoren; Kirchenkollegien und Rendanten, 14. 11. 1945 (Samm-
lung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 
20 Für sie wurde 1947 eine „Abwicklungsstelle“ eingerichtet, vgl. Rundbrief für unsere Pastoren Nr. 

13, März 1947 (Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 25 
 

 

sichergestellt.21  

 

Im November 1945 konnte eine erste Sitzung des Oberkirchenkollegiums in Ber-

lin stattfinden; Teilnehmer waren die Kirchenräte Ernst Ziemer und Martin 

Kiunke, außerdem die Superintendenten Grube, Wilhelm Brachmann. Ihre vor-

läufige Bilanz war niederdrückend: ca. 60% des Bestandes an Kirchen, Pfarr- 

und Gemeindehäusern, Schulen und Friedhöfen mussten als verloren gelten, ca. 

30.000 Kirchglieder waren Heimatvertriebene. Angesichts der hohen Zahl an 

Heimatvertriebenen wurde die Einrichtung eines Suchdienstes beschlossen, der 

später unter dem Titel „Diasporafürsorge“ arbeitete und allein bis 1947 ca. 

20.000 Kontakte aufnahm. Diese Vertriebenenarbeit wirkte bis in die 60er Jahre. 

Auch die Finanzen wurden vorläufig sichergestellt durch Wiedereinrichtung der 

Allgemeinen Kirchenkasse. Hinzu kamen Bemühungen, die heimatvertriebenen 

Pfarrer der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche zu erhalten und 

eine Anzahl neuer Gemeinden und Pfarrbezirke zu schaffen, um die Flüchtlinge 

kirchlich aufzufangen. 

 

Die materiell schwerstens geschädigte und personell äußerst belastete Evange-

lisch-lutherische (altlutherische) Kirche erhielt, obwohl traditionell nicht mit der 

Lutheran Church – Missouri Synod verbunden, doch Hilfe von „Glaubensgenos-

sen, Verwandten und Bekannten“ aus Nordamerika. Nicht zuletzt die jetzt inten-

siver gepflegten Verbindungen zur Evangelisch-Lutherischen Freikirche, die als 

„deutsche Missourier“ seit jeher in enger Verbindung mit der Lutheran Church – 

Missouri Synod gestanden hatte, kamen der Evangelisch-Lutherischen Kirche 

Altpreußens dabei nach und nach zugute.22  

 

Ende 1945 besuchte der Präses der Lutheran Church – Missouri Synod, Dr. 

Behnken, zum ersten Mal Berlin und sagte allen selbständigen evangelisch-lu-

therischen Kirchen großzügige Unterstützung zu23, die maßgeblich zur Festigung 

der Organisation von Evangelisch-Lutherischer Freikirche und Evangelisch-lu-

therischer (altlutherischer) Kirche beitrug. Ab 1947 arbeitete die Kirchenleitung 

der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche in zwei Dienststellen; die 

Dienststelle Ost befand sich in Berlin-Wilmersdorf, die Dienststelle West in 

Wuppertal.24 Mit dieser Arbeitsteilung versuchte man, den logistischen Gege-

benheiten der Gliederung in Trizone und SBZ Rechnung zu tragen; die Beset-

zung der Dienststelle Ost wurde bald um einen Geschäftsführer erweitert, der die 

Verhandlungen mit den Besatzungs-, später Regierungsbehörden in der „Ost-

zone“/DDR führen konnte; 1952 wurde Superintendent Heinrich Schröter for-

mell als Kirchenrat in das Oberkirchenkollegium kooptiert. 

In immer noch erheblichem, aber weitaus geringerem Umfang als die als die 

Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche, war auch die Evangelisch-

                                                      
21 Rundbrief An unsere Pastoren Nr. 3, 2 (Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).  
22 Vgl. Grünhagen (wie Anm. 12), 37, Anm. 5. 
23 Kiunke (wie Anm. 7), 25; Herrmann (wie Anm. 1), 369. 
24 Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (vornehmlich Dienststelle West) über die Synodal-

Periode 1947-1954, (KASELKOU), 



26 Werner Klän 

  
Lutherische Freikirche mit ihren „östlichen Bezirk“ durch die Folgen von Flucht 

und Vertreibung betroffen. Dieser Bezirk hatte vor Beginn des II. Weltkriegs elf 

Gemeinden in sechs Parochien mit 1407 Gemeindegliedern umfasst.25 Eine erste 

westliche Notsynode der Evangelisch-Lutherischen Freikirche beschloss am 

13.08.1945 in Groß Oesingen die Einrichtung einer zentralen Forschungsstelle, 

um die Flüchtlinge und Vertriebenen zu erfassen. 26 Gleichzeitig wurde die Kon-

taktaufnahme mit den übrigen selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen 

auf den Weg gebracht.27 Ein provisorischer Synodalrat der Evangelisch-Lutheri-

schen Freikirche für die westlichen Besatzungszonen war seit Mai 1946 für die 

Unterstützung hilfsbedürftiger Gemeinden, Personen und Familien, nicht zuletzt 

aber für die Aufgabe der „Flüchtlingsmission“ zuständig, außerdem für die Re-

gelung der Verhältnisse zu den lutherischen Flüchtlingen aus dem Osten.28 Die-

ses Flüchtlingswerk hatte die Aufgabe, „die in der Zerstreuung lebenden Glau-

bensgenossen zu sammeln und sie den zuständigen Gemeinden zur Betreuung 

zuzuführen“, aber auch Eigeninitiative in pastoraler wie sozialer Hinsicht zu er-

greifen.29 Bei der kirchlichen Eingliederung „auslandsdeutscher“ Lutheraner in 

die freikirchlichen Gegebenheiten kam es auch in der Evangelisch-Lutherischen 

Freikirche zu Integrationsproblemen, deren Grund v. a. in der unterschiedlichen 

Ausprägung konfessionellen Bewusstseins gesehen wurde.  

 

Schon im August 1945 wurden Bestimmungen getroffen, die v. a. die Beziehun-

gen zu den vertriebenen Pfarrern und Gemeindeglieder der Evangelisch-Luthe-

rischen Freikirche in Polen betrafen. Sie sollte eigentlich nicht als eigenständige 

Kirche wieder begründet, sondern der Evangelisch-Lutherischen Freikirche (in 

Sachsen und anderen Staaten) assoziiert werden und dabei eine Angliederung 

erfahren, die sie einerseits integrierte, andererseits die Möglichkeit einer eigen-

ständigen Reorganisation offenhielt.30 Unter Leitung von Pastor Malschner/Ma-

liszewski konstituierte sie sich jedoch schon 1946 als Evangelisch-Lutherische 

Flüchtlings-Missionskirche (seit 1951: Evangelisch-Lutherische Bekenntniskir-

che), die bis zu ihrem Anschluss an die Selbständige Evangelisch-Lutherische 

Kirche (SELK, seit 1972) im Jahr 1976 organisatorisch eigenständig blieb, aber 

in engster Verbindung mit den übrigen selbständigen evangelisch-lutherischen 

Kirchen, v.a. der Evangelisch-Lutherischen Freikirche stand.31 Eine eigene 

Flüchtlingsgemeinde dieser Kirche entstand in Ludwigsburg bei Stuttgart, getra-

gen v.a. von Flüchtlingen aus Ost- und Südosteuropa. 

                                                      
25 Herrmann (wie Anm. 1), 510. 
26 Protokoll der Notsynode der Evangelisch-Lutherischen Freikirche, Groß Oesingen, 13.08.1945 (KA-

SELKOU), 3. 
27 Ebda., 4. 
28 Schreiben von Pfr. H. Stallmann an Präses P. H. Petersen, 06.05.1946 (KASELKOU). 
29 Ein Weihnachtsgruß an unsere Flüchtlinge, Der Lutheraner. Zeitblatt für evangelisch-lutherische 
Gemeinden 1 (1946/47), 2f.; Flüchtlingswerk, ebda., 55; Flüchtlingswerk der Ev.-luth. Freikirche, Lu-

theraner 3 (1949) , 15f.; Zum Dienst an einer Flüchtlingsgemeinde, ebda., 66; „Ich will das Verlorene 

wiedersuchen und das Verirrte wiederbringen“, ebda., 101f. 
30 H. Stallmann an Präses H. P. Petersen (wie Anm. xx), 2. 
31 Protokoll der Besprechung mit der Flüchtlingsmissionskirche und dem Flüchtlingswerk, 02.10.1946 

(KASELKOU). 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 27 
 

 

 

Die Flüchtlingsströme erforderten organisatorische Maßnahmen größeren Um-

fangs.32Teilweise wurde versucht, Vertriebene aus den Kerngebieten der Evan-

gelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche in bestehende Gemeinden ein- oder 

ihnen anzugliedern.33 So wuchs z. B. die Gemeinde Schwenningdorf auf das drei-

fache ihres Vorkriegsbestandes. In Düsseldorf, Köln, Radevormwald und Siegen 

kam es zu starkem Zuwachs, teils auch zur Entwicklung neuer Predigtorte. An-

dernorts, wie in Braunschweig (1951), Dortmund (1946), Hagen/W., wurden 

Flüchtlingspfarrämter eingerichtet, um die Wanderungsbewegung kirchlich auf-

zufangen. Auch ein ständiger Suchdienst war eingerichtet.34 

 

Es kam aber auch zu Neugründungen, weil Flüchtlinge aus Polen (Łódź) sich 

nicht in die (unierten) landeskirchlichen Gemeinden integrieren lassen wollten 

und austraten, wie in Alfeld, Borghorst/W., Gronau/W., Lippstadt. Allerdings 

war bald festzustellen, dass diesen Lutheranern aus der Evangelischen Kirche 

Augsburger Konfession in Polen oft ein tiefer gehendes Verständnis für die Be-

sonderheiten einer konfessionellen, freikirchlich organisierten Bekenntniskirche 

mangelte; daher kam es zu Auswanderungen in die USA, wie in Alfeld, Gronau 

und Lippstadt, und zum deutlichen Rückgang der Zahlen. In Schleswig-Holstein 

bestand teilweise ein Pfarrbezirk35, der aber durch die seit 1950 stattfindenden 

Umsiedlungsmaßnahmen zahlenmäßig immer mehr abnahm, so dass schließlich 

die verbleibenden Gemeindeglieder an Pfarrämter der Evangelisch-Lutherischen 

Freikirche und der Selbständigen evangelisch-lutherischen Kirche überwiesen 

wurden. Die drei Gemeinden im Saarland waren in diesen Jahren noch politisch 

vom übrigen Westdeutschland abgeschnitten, auch währungsmäßig, konnten 

aber den organisatorischen Zusammenhang mit der Evangelisch-lutherischen 

(altlutherischen) Kirche wahren.36 

 

Besonders zu erwähnen sind die Neugründungen in der Pfalz und in Bayern.37 In 

Bayern fanden die ersten Zuwanderungen aus Schlesien schon im Januar 1945 

statt. Zunächst wurde ein Diakon (Ernst Junker) mit der Sammlung und Betreu-

ung der Altlutheraner betraut, seit 1949 unterstützt von einem südafrikanischen 

Pfarrer, der dann in die Mission zurückkehrte. Ab 1951 wurde ein eigenes 

Diasporapfarramt gebildet; in der Zerstreuung kam es durchaus zu geistlicher 

Zusammenarbeit, sowohl mit der Bayrischen Landeskirche als auch mit der 

                                                      
32 Erst Nachrichten aus der SBZ datieren vom Herbst 1945, vgl. W. Brachmann an die Amtsbrüder und 

Gemeindeglieder (KASELKOU). 
33 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 
Anm. 11). 
34 Vgl. die stehende Rubrik „Von der Diasporafürsorge werden gesucht“ in Kirchenblatt (wie Anm. 4), 

103. 119. 156 u. ö.; die Zentrale der Diasporafürsorge wurde von Frau Lohmann, Berlin-Grunewald 
geleitet. 
35 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 

Anm. 11); vgl. Rudolph (wie Anm. 11), 509f. 
36 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 

Anm. 11). 
37 Ebda. 



28 Werner Klän 

  
Selbständigen evangelisch-lutherischen Kirche; im Jahr 1954 wurden in diesem 

Pfarrbezirk 1352 Seelen gezählt. In der Pfalz wurde eine eigene Arbeit der Evan-

gelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche erst 1953 aufgenommen, als Kir-

chenglieder, die dorthin verzogen – übrigens auch aus lutherischen Landeskir-

chen! – eigene, konfessionell bestimmte Gottesdienste verlangten, die von der 

Landeskirche verweigert wurden; Unterstützung für diese Arbeit kam zu seiner 

Zeit noch vom Martin-Luther-Bund, so dass die Evangelisch-lutherische (altlu-

therische) Kirche überzeugt sein konnte, an dieser Stelle „stellvertretenden 

Dienst für die Gesamtkirche“ zu leisten.38 

 

In Nordhessen war die Lage durch den Zustrom einer großen Zahl von Flücht-

lingen und das Nebeneinander verschiedener selbständiger evangelisch-lutheri-

scher Kirchen gekennzeichnet, das nicht immer spannungsfrei blieb. Korbach 

wurde ein Refugium für ehemalige Gubener Diakonissen, die hier ihr Diakonis-

senhaus im Westen Deutschlands aufbauten, obwohl das Gubener Mutterhaus 

erhalten blieb. Andere Gemeinden, wie Frankfurt/M., Wiesbaden, Gemün-

den/WW. waren bald relativ stabil, obwohl in den Großstädten viel Wiederauf-

bauarbeit zu leisten war. Angesichts der divergierenden Zielregionen der Flücht-

linge und Vertrieben erwies es sich als notwendig, Glieder der Evangelisch-lu-

therischen (altlutherischen) Kirche auf Pfarrämter der verbündeten Kirchen hin-

zuweisen.39 

 

Das gilt vergleichsweise auch für die Sowjetisch Besetzte Zone (SBZ) bzw. das 

Staatsgebiet der DDR. Auch hier waren organisatorische Maßnahmen, wie die 

Teilung der ehemaligen Diözese Sachsen-Anhalt-Thüringen, erforderlich. 

Diasporafürsorge wurde für die in Westmecklenburg zerstreuten Gemeindeglie-

der 1948 von Berlin aus aufgenommen; in Ostmecklenburg wurde sie von Pfarr-

sitzen in Brandenburg aus vorgenommen. Die Betreuung einer Flüchtlingsparo-

chie Mahlsdorf-Dahme-Luckau wurde seit 1950 von Berlin aus wahrgenommen. 

Auch wurden Gemeinden der eigentlich hessischen Selbständigen evangelisch-

lutherischen Kirche auf dem Territorium der SBZ/DDR der pastoralen Versor-

gung durch die Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche zugewiesen.40 

 

In Vorpommern wurde 1949 die Sammlung der dorthin vertriebenen Kirchen-

glieder der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche mit der Gründung 

der Flüchtlingsparochie Greifswald im Jahr 1948 vorläufig abgeschlossen41; die 

Gemeinde Ückermünde wurde von dort aus 1950 nach Angermünde umgepfarrt. 

1951 wurde schließlich noch ein Diaspora-Pfarramt Rüdersdorf-Woltersdorf in 

Verbindung mit der Gemeinde Berlin-Süd eingerichtet. Größere Zahlen von 

Flüchtlingen fanden sich in der Gemeinde Jabel in der Priegnitz ein. In 

                                                      
38 Ebda. Rudolph (wie Anm. 1), 509-517. 
39 Pfarrämter der verbündeten Freikirchen in den Aufnahmegebieten für umzusiedelnde Flüchtlinge, 

Kirchenblatt (wie Anm. 4), 16f. 
40 Synodalbericht der Dienststelle Ost des Oberkirchenkollegiums für die Zeit vom 1.1.1948 bis 

31.12.1952 (KASELKOU). 
41 Flüchtlings-Parochie Greifswald, Kirchenblatt (wie Anm. 4), 11f. 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 29 
 

 

Weißenfels entstand eine eigenständige Gemeinde, bestehend aus Flüchtlingen 

aus Łódź, die erst 1946 Anschluss an die Evangelisch-lutherische (altlutherische) 

Kirche fand. Die Gemeinden Herrenbreitungen und Brottenrode, die zur Selb-

ständigen evangelisch-lutherischen Kirche gehört hatten, wurden 1949 in den 

Verband der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche übernommen, bei 

Wahrung ihrer liturgischen und kirchenordnungsmäßigen Eigenheiten.42 Zwölf 

Gemeinden erhielten schließlich 1951 neu die staatliche Anerkennung durch die 

Regierung der DDR43, so dass Anfang der fünfziger Jahre auch auf dem Gebiet 

der DDR eine relative Konsolidierung der Evangelisch-lutherischen (altlutheri-

schen) Kirche zu verzeichnen war. 

 

Zusammenfassung 1 

Der Eindruck sehr unruhiger, wechselhafter, schwankender Verhältnisse bleibt 

jedenfalls für die ersten zehn Nachkriegsjahre vorherrschend; der Gedanke an 

eine Rückkehr in die östliche Heimat blieb vorhanden und musste auch theolo-

gisch bearbeitet werden.44 Das Oberkirchenkollegium selbst notierte noch in sei-

nem Verwaltungsbericht für die Nachkriegsjahre bis 1954, das Leben der Kirche 

sei bis 1951 „sehr bewegt, um nicht zu sagen unruhig, gewesen“. Umso beein-

druckender ist die Aufbauleistung dieser 1945 schwer getroffenen, ja teils fast 

zerschlagenen, wie im Fall der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kir-

che, Kirchen zu nennen. Freilich verband sich mit dem berechtigten Stolz über 

die Reorganisation auch die Sorge um „die geistliche Erbauung der Gemeinden 

durch Wort und Sakrament […], so dass wir von wirklich lebendigen Gemeinden 

unserer Kirche reden dürften“.45 

 

 

[Der 2. Teil des umfangreichen Aufsatzes wird in „Lutherische Beiträge“ 

2/2025 erscheinen] 

 

 

 

                                                      
42 Synodalbericht der Dienststelle Ost (wie Anm. 32). 
43 Es handelte sich um die Gemeinden Gotha, Arnstadt, Ilmenau, Greiz, Weißenfels, Schwerin, Ücker-

münde, Demmin, Greifswald, Heringsdorf, Stralsund, Zemitz; Synodalbericht der Dienststelle Ost (wie 

Anm. 32) 
44 Gedanken eines Flüchtlings zur Frage der Rückkehr, Kirchenblatt (wie Anm. 4), 15. 
45 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 

Anm. 11). 



30 Walter Rominger 

  
Walter Rominger:  

 

Das Weihnachtsfest 
 

Entstehung – Feier – Brauchtum 
 

A. Weihnachten – das späteste, aber populärste der christlichen 

Hauptfeste 
 

Neben Ostern und Pfingsten gehört Weihnachten zu den wichtigsten christlichen 

Festen im (Kirchen-) Jahr. In säkularisierten Staaten der westlichen Welt kommt 

ihm weitaus mehr Beachtung zu als den beiden anderen (kirchlichen) Hauptfes-

ten. Es wird als das schönste aller (kirchlichen) Feste empfunden. Selbst Nicht-

christen feiern es. Dabei ist das am 25. Dezember gefeierte Weihnachtsfest den 

Christen der ersten drei Jahrhunderte unbekannt gewesen. Der 25. Dezember, der 

später dann so bedeutungsvoll und zum zentralen Datum der Kirche wurde, war 

für die frühe Christenheit noch unbedeutend. Das Hauptfest der Christen war ur-

sprünglich Ostern. Da feierten sie den Auferstehungssieg Christi über den Tod. 

Die Kirche der ersten drei Jahrhunderte war – nicht zu Unrecht – der Überzeu-

gung, dass ein Datum der Geburt Christi nicht bekannt sei. Damit fand sie sich 

zunächst wenigstens ab, wiewohl es durchaus schon Berechnungsversuche gab, 

die aber individuell waren und als spekulativ gelten können, da die Evangelien, 

die als einzige Quelle herangezogen werden konnten, zum Geburtstag Christi 

keine Angaben machen. 

 

Bevor die Geburt Christi am 25. Dezember gefeiert wurde, feierte man diese im 

Osten (später wohl auch im Westen) am 6. Januar. Die Bindung an einen be-

stimmten Tag war deshalb nicht von Bedeutung, weil die Kirche der ersten drei 

Jahrhunderte davon ausging, das Geburtsdatum Christi nicht kennen zu können. 

 

B. Unbekannt – das Geburtsdatum Jesu 
 

Die Geburtstage von Herrschern wurden im Römischen Reich auch noch nach 

deren Ableben gefeiert. Bei den Christen herrschte gegenüber dem Feiern von 

Geburtstagen gerade, weil die Heiden diese feierten, zunächst eine ablehnende 

Haltung. Diese dürfte bis zum vierten Jahrhundert bestanden haben. Origenes, 

Clemens von Alexandrien, Arnobius Epiphanius nahmen eine solche ein. So war 

schon allein deshalb das Geburtsdatum Jesu anfangs unwichtig. Erst später nah-

men Christen diese Sitte positiv auf und feierten die Geburt ihres Kyrios, wäh-

rend es in den ersten drei Jahrhunderten keinen Hinweis darauf gibt. Wichtiger 

als Geburtstage waren ihnen Sterbetage, weil sie um die geradezu äonenwen-

dende Bedeutung von Tod und Auferstehung Christi wussten.  

 

Von den Evangelienberichten aus lässt sich zum Geburtstag Jesu nichts sagen; 

und diese sind die einzige Quelle. Lediglich die Angabe bei Lukas, wonach zur 



Das Weihnachtsfest 31 
 

 

Zeit der Geburt Jesu „Hirten auf dem Felde waren“ (Lukas 2,8), lässt eine ganz 

grobe Angabe über die Jahreszeit seiner Geburt zu, da in Palästina die Hirten in 

der Zeit von März/April bis November auf den Feldern sind. Damit kommen als 

Zeit für die Geburt Jesu Frühling, Sommer und Herbst in Betracht. Aufgrund 

dessen scheidet der 25. Dezember aus, aber genauso der 6. Januar. Zu diesen 

Feiertagen kam es auch aufgrund anderer Überlegungen, wie sich zeigen wird. 

Während Ostern und Pfingsten Vorbilder im Alten Testament haben, ist dies für 

Weihnachten sehr unsicher. Meist wird ein alttestamentliches Vorbild abgelehnt. 

Anders urteilt der langjährige Beauftragte für Sekten- und Weltanschauungsfra-

gen der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz 

(ELKBO), Thomas Gandow, demzufolge das Weihnachtsfest sehr wohl vor-

christliche Ursprünge hat, wenn auch nicht heidnische, so doch jüdische, und 

zwar das Chanukka-Fest. Dieses erinnert an die Weihe des Tempels in Jerusalem 

und wird laut Gandow schon seit 164 v. Chr. am 25. Tag des neunten Monats 

Kislev gefeiert. Da Jesus sich mit dem Tempel verglichen habe (Johannes 2,19), 

liege nahe, dass die frühen Christen diese Anklänge aufgenommen und das Da-

tum der Tempelweihe für das Geburtsfest ihres Erlösers übernommen haben. (1)  

 

Die fehlenden Angaben zur Geburt Christi führten Christen in antiker Zeit jedoch 

dazu, das Geburtsdatum Jesu spekulativ zu erschließen. Deren Ergebnisse hat die 

alte Kirche nicht anerkannt. In einer Schrift von 243 wird als Geburtstag Jesu der 

28. März überliefert. Grundlage dieser Berechnung ist die Frühjahrs-Tag-und-

Nacht-Gleiche nach dem römischen Kalender am 25. März. Der Verfasser geht 

bei seiner Berechnung davon aus, Gott habe nach dem Schöpfungsbericht Licht 

und Finsternis getrennt. Licht und Finsternis machen seinen Überlegungen zu-

folge zwei gleiche Teile aus. So kommt er dazu, der 25. März sei der erste Schöp-

fungstag. Am vierten Tag schuf Gott nach dem Schöpfungsbericht die Sonne. 

Das wäre dann der 28. März. Da für Christen die vom Propheten Maleachi ver-

heißene „Sonne der Gerechtigkeit“ (Maleachi 4,2) Jesus ist, sei dieser am 28. 

März geboren. 

 

Es gibt weitere Quellen aus den ersten Jahrhunderten, welche die Geburt Jesu in 

den Frühling legen, etwa die Pseudo-Clementinen. (2) Kommen die einen auf-

grund spekulativen Denkens und Rechnens auf den 19. April, so andere auf den 

20. Mai oder auch auf den 2. April. Der Frühling wird bevorzugt, weil der Welt-

anfang in diese Jahreszeit gelegt wird und der Todestag Jesu in den Frühling fällt 

und zudem angenommen wurde, die Lebensjahre Jesu ergeben eine glatte Zahl. 

 

Seltener wurde ein Datum im Winter angenommen. Doch auch dann ging die 

Berechnung vom Frühjahr aus. Die Empfängnis wurde in den Frühling gelegt 

und die Geburt war neun Monate später im Winter. So kam es auch zum 25. 

Dezember, der neun Monate nach dem 25. März liegt, welcher als Schöpfungstag 

und genauso als Empfängnis- und Todestag Jesu galt. Doch auch dieser Berech-

nung wurde kirchlicherseits bis in die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts wie 

all den anderen Berechnungen keine Beachtung geschenkt. Auch der 6. Januar 

wird in ähnlicher Weise als Geburtstag Jesu errechnet worden sein; dann wäre 



32 Walter Rominger 

  
der 6. April der Tag der Empfängnis und des Sterbens Jesu. 

 

Lässt sich aus dem, dass die Kirche all diese Spekulationen gewähren ließ, schlie-

ßen, dem Datum der Geburt Jesu sei noch keine dogmatische Relevanz beigelegt 

worden? Ende des zweiten Jahrhunderts spottet Clemens von Alexandrien (+ vor 

215) noch über die, die den Geburtstag Jesu errechnen wollen. Doch waren es 

schließlich apologetische und dogmatische Gründe, die zur Feier des Weih-

nachtsfestes führten. 

 

Lässt sich das Geburtsdatum Jesu auch nicht feststellen. So eventuell doch das 

Geburtsjahr? Unsere christliche Zeitrechnung wurde 526 n. chr. von dem skythi-

schen Mönch Dionysius Exiguus in Rom eingeführt. Er war dazu beauftragt, den 

kirchlichen Festkalender zu vereinheitlichen. Dionysius Exiguus berechnete die 

Menschwerdung Christi auf den 25. März des römischen Jahres 754, das mit Be-

ginn am 1. Januar zum christlichen Jahr 1 gewählt wurde. Damit überschritt Di-

onysius Exiguus die Regierungszeit von Herodes I. um fünf Jahre, da dieser vier 

Jahre vor der christlichen Zeitrechnung verstarb. Jesus wurde aber noch unter 

Herodes I. in Bethlehem geboren (Matthäus 2,1). Nach der Rückkehr aus Ägyp-

ten herrschte Herodes I. Nachfolger Archelaus (4 v. Chr. – 6 n. Chr.) (Matthäus 

2,22), so dass Jesus spätestens 4. v. Chr. geboren wurde. Lukas setzt dasselbe 

voraus: Johannes der Täufer wurde unter Herodes I. geboren (Lukas 1,5) und da 

Jesus sechs Monate jünger war (Lukas 1,26), wurde er unter demselben König 

geboren. Eine von Augustus befohlene „Schätzung“ (Lutherübersetzung) und zur 

Zeit des Statthalters Quirinius durchgeführte Steuerschätzung (Lukas 2,1) ist, so 

Bo Reicke, nur aus dem Jahr 6. n. Chr. belegt. So deute Lukas ein zehn Jahre 

späteres Geburtsdatum Jesu an. Lange wissenschaftliche Debatten hätten nicht 

zu einer Aufhebung des Widerspruchs geführt.  

 

Doch habe möglicherweise unter Herodes bereits eine ähnliche Vermögensbe-

standsaufnahme stattgefunden, die in späterer Überlieferung von der Steuerre-

gistrierung des Quirinius überschattet wurde. Dass die in Nazareth wohnhaften 

Maria und Joseph nach Bethlehem ziehen mussten (Lukas 2,4), um den dortigen 

Grundbesitz schätzen zu lassen, erkläre sich leichter, wenn die Schätzung im 

noch ungeteilten Reich stattgefunden habe. Aufgrund dieser Erwägungen, wobei 

als historische Quellen die Geburtsgeschichten des Matthäus (Kapitel 1 und 2) 

und Lukas (Kapitel 1 und 2) zur Verfügung stehen, kommt Bo Reicke zum Er-

gebnis: „Somit lässt sich die Geburt Jesu am besten in die letzte Zeit des Herodes 

datieren.“ (3) „Tatsächlich geboren wurde Jesus nach heutiger Rechnung vier bis 

sieben Jahre vor seiner vermeintlichen Geburt“, heißt es in einem kurzen Aufsatz 

im Evangelischen Gemeindeblatt für Württemberg (51/52/2020 vom 20. Dezem-

ber 2020, S. 7, st). 

 

Die Quellenlage erlaubt offensichtlich nur eine recht vage Datierung. Zum Ge-

burtsjahr Jesu sagt sie offensichtlich nichts Genaueres aus, wiewohl es auch 

Überlegungen gibt, die Volkszählung sei 7 v. Chr. gewesen, was sich aber am 

Ehesten von astronomischen Beobachtungen und Berechnungen unserer Tage 



Das Weihnachtsfest 33 
 

 

herleiten lässt. Nun aber ist man daran gegangen, nachzuforschen, ob sich auf-

grund des Sterns, den die Weisen aus dem Morgenland gesehen haben, doch Ge-

naueres sagen lässt. Und in der Tat scheint man so, wenn man nicht, wie Theo-

logen und Geisteswissenschaftler dies schon taten, annimmt, Matthäus habe sich 

die Geschichte mit dem Stern nur ausgedacht, (4) weiterzukommen. Den „Stern“, 

den sie in ihrer Heimat gesehen haben, hat es gegeben. Es dürfte sich um eine 

mehrfache Konjunktion, ein wiederholtes Zusammentreffen von Jupiter und Sa-

turn im Jahr 7 v. Chr. gehandelt haben. (5) Die Magier glaubten an einen Zusam-

menhang des Sterns von Bethlehem mit den Entwicklungen der jüdischen Ge-

schichte und fanden so zum Jesuskind in Bethlehem.  

 

C. Zuerst gefeiert – am 6. Januar 
 

So war denn auch nicht ein Datum, bezüglich dessen in den ersten Jahrhunderten 

völlige Indifferenz und Desinteresse der (frühen) Kirche herrschten, ausschlag-

gebend, das Erscheinen Christi auf Erden zu feiern, sondern ein dogmati-

sches/theologisches Interesse. Jedoch empfanden es die frühen Christen nicht al-

lein als Mangel, das Geburtsdatum Jesu nicht zu kennen, sondern auch sein Er-

scheinen auf Erden zu feiern, zählten in der alten Kirche doch vor allem Tod und 

Auferstehung Jesu. Jeder „Herrentag“ (Offenbarung 1,10 „Tag des Herrn“) 

wurde als Auferstehung des „Herrn“ Christus gefeiert. Später war Ostern mit 

seinem Festzyklus zum Gedächtnis von Tod und Auferstehung Christi wichtig. 

Apostel- und Märtyrertage wurden anlässlich von deren Tod begangen. Origenes 

(185-254) wandte sich gegen den Brauch, Geburtstage zu feiern, da dies heid-

nisch sei und nach der Bibel nur Heiden und Gottlose ihre Geburtstage feierten 

und nannte dabei Pharao und Herodes. 

Und doch konnte es bei dieser ablehnenden, indifferenten Haltung der Kirche 

nicht länger bleiben. Schließlich ist Jesus doch der Erlöser der Menschheit und 

deshalb mit Aposteln und Märtyrern überhaupt nicht zu vergleichen. Sein Eintritt 

in die Welt ist doch nach drei Evangelien (Matthäus, Lukas, Johannes) ein un-

vergleichliches Heilsereignis. Gerade die Heilstat Christi, sein Tod zur Sühne für 

die Sünden der Menschen und seine Auferstehung als Zeichen der Überwindung 

des Todes, rückten auch seine Geburt in den Blick. Vor allem orientalische Chris-

ten reflektierten das Mysterium des Eintretens Gottes in die Welt. Das konnte auf 

unterschiedliche Weise geschehen. Der Adoptianismus nahm an, Jesus sei erst 

zum Sohn Gottes bei seiner Taufe geworden. Die Kirche hat diese Ansicht als 

Häresie abgelehnt. Gott ist in dem historischen Menschen Jesus erschienen. Mit 

der Geburt tritt der göttliche Logos in die Welt ein. Wie Clemens von Alexand-

rien (+ vor 215) überliefert, haben Anhänger des Basilides (6), einem Gnostiker 

aus Alexandrien, die der häretischen Ansicht waren, der göttliche Christus sei 

erst bei der Taufe Jesu auf Erden erschienen, am 6. oder 10. Januar die Taufe 

Jesu gefeiert. Bei diesen Häretikern findet sich der indirekte Ursprung des Weih-

nachtsfestes. Das Fest der Taufe Jesu hieß denn auch Epiphania aufgrund dessen, 

dass der göttliche Christus erst bei Jesu Taufe auf Erden erschienen sei. Die 

Schüler des Basilides feierten Anfang Januar das Mysterium des Eintritts Jesu in 

die irdische Welt. Um die Geburt Jesu ging es dabei nicht, da ihr Gnostiker keine 



34 Walter Rominger 

  
Bedeutung zuschreiben. 

Für ein derartiges Datum der Taufe Jesu geben die Berichte in den Evangelien 

nichts her. Aber am 6. Januar wurde von Heiden ein Dionysosfest gefeiert, wel-

ches mit der Zunahme der Tage in Verbindung stand. Das Wasser des Nils soll 

in der Nacht zum 6. Januar besondere Wunderkraft haben. Basilides Schüler 

wählten für das Tauffest Christi den 6. Januar, weil sie den Heiden gegenüber 

damit zum Ausdruck bringen wollten, das wahre göttliche Wesen, das auf Erden 

erschienen sei, sei Christus, der bei seiner Taufe im Jordan auf der Erde erschie-

nen sei, als die Stimme aus dem Himmel kam: Du bist mein lieber Sohn. 

Im Osten bürgerte sich das Tauffest der Schüler des Basilides ein. Die Taufe Jesu 

wurde zuerst als „Erscheinen“ Christi gefeiert, als seine Epiphania. Als Erschei-

nen Christi wurde in der Kirche nicht wie in häretischen Kreisen die Taufe Jesu, 

sondern in Übereinstimmung mit den Geburtsgeschichten der Evangelien, die 

Geburt Jesu gesehen. So verband in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts 

die Kirche beim Feiern der Epiphania Taufe und Geburt Christi. Zum ursprüng-

lichen Tauffest kam die Feier der Geburt dazu. Wohl feierten Christen in der 

Nacht vom 5. auf den 6. Januar die Geburt Christi und anschließend am 6. Januar 

seine Taufe. Die Geburt Christi feierte man zuerst im Osten, wiewohl vor allem 

die Taufe Jesu, jedenfalls bevor Christi Geburt am 25. Dezember gefiert wurde. 

Als sich das Fest der Epiphanie auch im Westen ausbreitete, brachte man dieses 

mit dem Besuch der Weisen in Verbindung (Matthäus 2). 

 

Von Beginn des vierten Jahrhunderts ist ein Papyrus aus Ägypten für einen 

christlichen Chor bekannt, aus dessen Inhalt und einer Notiz auf der Rückseite 

hervorgeht, dass es um das Epiphaniasfest vom 5. auf den 6. Januar geht. Da 

feierten diese Christen das Gedächtnis der Taufe Jesu im Jordan. Der Papyrus 

enthält den Teil, der die Geburt Jesu feiert. Auf diesem Papyrus steht die älteste 

bekannte Weihnachtsliturgie. Damals feierte man Weihnachten noch in der 

Nacht vom 5. auf den 6. Januar.  

 

Der Chor antwortet auf die Verlesung von Geburt Jesu, der Flucht nach Ägypten 

und Rückkehr nach Nazareth mit einem griechischen Hymnus. Dieser ist auf dem 

Papyrus abgedruckt und lautet: 

Geboren zu Nazareth 

Erzogen in Nazareth 

Gewohnt in Galiläa. 

 

Der Priester verlas den Besuch der Weisen aus dem Matthäusevangelium, worauf 

der Chor antwortete: 

Wir haben gesehen ein Zeichen vom Himmel, 

den leuchtenden Stern. 

Der Priester verlas die Weihnachtsgeschichte nach Lukas 2. Der Chor antwor-

tete, indem er diese Gedanken aufnahm: 

Hirten auf dem Felde weinend erstaunten, 

fielen auf die Knie und sangen: Ehre dem Vater. 

Halleluja. 



Das Weihnachtsfest 35 
 

 

Ehre dem Sohn und dem Heiligen Geist. 

Halleluja. Halleluja. Halleluja. (7) 

 

Wurde auch noch an andere Erscheinungen Jesu in Wundern vor der Welt ge-

dacht, etwa an das Weinwunder bei der Hochzeit zu Kana (Johannes 2,1-11) und 

an Speisungswunder, so kommt immer auch der Stern vor, der den Weisen den 

Weg zum Jesuskind wies. Einzig dies hat sich als Fest der „(heiligen) drei Kö-

nige“ von dem reichhaltigen Epiphanienfest vom 6. Januar erhalten. 

Ephrem der Syrer (8) bezeichnet das Fest vom 6. Januar als erhabenstes unter 

den christlichen Festen. Jedes Haus sei mit Kränzen geschmückt gewesen. (9) In 

der ganzen Kirche habe eine ungeheure Freude geherrscht. Selbst die Mauern 

des Kirchengebäudes schienen zu jubilieren; die Kinder sprächen nur Worte der 

Freude. „Die Nacht ist da, die Nacht, die dem Weltall den Frieden geschenkt hat! 

Wer möchte schlafen in dieser Nacht, wo das ganze All wach ist!“ (10) Dann 

feierten die Christen die Geburt, die Anbetung der Hirten, das Erscheinen des 

Sterns und tags darauf die Anbetung der Weisen und die Taufe Jesu im Jordan.  

 

Ein Hymnus Ephrems verbindet die verschiedenen Elemente des Epiphanienfes-

tes und zeigt die bereits bestehende Zusammenschau von Taufe und Geburt 

Christi: 

Die ganze Schöpfung verkündet’s. 

Die Magier verkünden’s. 

Der Stern verkündet es: 

Sehet, der Sohn des Königs ist da! 

Der Himmel öffnet sich, 

Die Jordangewässer schäumen, 

Die Taube erscheint: 

Das ist mein lieber Sohn! (11) 

 

Zum Epiphanienfest, das in Palästina noch lange gefeiert wurde, liegt ein Bericht 

der adligen Pilgerin Aetheria vor, die drei Jahre in Palästina lebte. Geradezu mit 

Überschwang berichtet sie von diesem herrlichen Fest, dem wunderbaren Ge-

sang und den vielen Christen, die zugegen waren. Oscar Cullmann fasst dies so 

zusammen: „Sie erzählt, wie sich alle in der Nacht vom 5. auf den 6. Januar mit 

dem Bischof in festlichem Zuge nach Bethlehem begeben, um dort einen nächt-

lichen Gottesdienst in der Höhle zu feiern, die als die Geburtshöhle Jesu angege-

ben wurde. Vor Tagesanbruch begibt sich der ganze Zug nach Jerusalem unter 

Absingen von Hymnen zu Ehren Christi, der zur Welt gekommen ist. In der Mor-

gendämmerung des 6. Januars kommt man in Jerusalem an, geht zur Auferste-

hungskirche, deren Inneres in einem unglaublichen Lichterglanz von Tausenden 

von Kerzen erstrahlt. Man singt dort Psalmen, und der Priester spricht Gebete. 

Dann ziehen sich alle zurück, um während einiger Stunden zu ruhen. Gegen Mit-

tag begibt man sich nochmals zur Auferstehungskirche. Um Mittag ist der erste 

Teil des Festes beendet, und am Abend beginnt dann der zweite Teil in neuer 

Pracht.“ (12) 

 



36 Walter Rominger 

  
In den drei erwähnten Quellen kommt dem Licht große Bedeutung zu; und schon 

im Neuen Testament ist von Christus als dem Licht die Rede, das in die Welt 

kommt (Johannes 1,4f.7-9). Gerade diese Lichtsymbolik dürfte dazu beigetragen 

haben, dass der 6. Januar ausgewählt wurde, da bereits im Heidentum das Zu-

nehmen der Tage erkannt und als Geburt Äons gefeiert wurde. Doch hat dieses 

heidnische Fest wohl kaum die christliche Feier am 6. Januar ausgelöst. Schließ-

lich ist der Gedanke, Christus sei das Licht, das die Finsternis vertreibt, urchrist-

lich und im Neuen Testament verankert. Im altkirchlichen Epiphanienfest vom 

5. und 6. Januar ist das Weihnachtsfest in seiner liturgischen Gestaltung schon 

enthalten, gleichgültig, dass sich damit Gedanken über die Weisen und die Hoch-

zeit zu Kana verbunden haben. Die Frage nach dem Geburtsdatum spielte bei der 

Feier am 6. Januar keine Rolle. Doch weil diese Frage dringlicher erschien, setzte 

sich schließlich der 25. Dezember als Datum für das Geburtsfest im Laufe des 

vierten Jahrhunderts durch. 

 

D. Wie es zum 25. Dezember kam und dieser Tag sich durchge-

setzt hat 
 

Termin, Ort und Anlass des besonderen Geburtsfestes am 25. Dezember ist noch 

nicht abschließend geklärt. Naheliegend ist, dass es zwischen 325 und 354 in 

Rom entstanden ist. H. Usener (Das Weihnachtsfest, 2. Auflage 1911) vertritt die 

Ansicht, der 25. Dezember sei in Rom für das Jahr 336 bezeugt, während L. Du-

chesne (Les origines du culte chrétien, 5. Auflage 1920) der Ansicht ist, es sei 

erst 354 in Rom gefeiert worden. Nach der Chronologie des Philocalus erscheint 

beides möglich. (13) 

Von Osten war wahrscheinlich das ältere Epiphanienfest in den Westen gekom-

men und so auch nach Rom. 336 ist, so Oscar Cullmann, der 25. Dezember in 

Rom gefeiert worden. Dann müsste er bereits unter Constantin dem Großen ge-

feiert worden sein (ebd., S. 32). Später hat sich das am 25. Dezember gefeierte 

Weihnachtsfest nicht nur im Westen, sondern auch im Osten ausgebreitet. Dazu 

gibt es historische Dokumente. In Konstantinopel 379 (Gregor von Nazianz), in 

Kappadozien 382 (Gregor von Nyssa), in Antiochien 388 (Chrysostomos); lang-

samer verlief die Entwicklung in Ägypten und in Palästina (vgl. dazu ausführli-

cher am Ende des Kapitels). Kaiser Justin II. (565-578) ordnete Weihnachten für 

das Römische Reich an.  

Die Folge davon war, dass Weihnachten zum Hauptfest der Kirche wurde – im 

Westen noch mehr als im Osten. Daran hat sich bis heute nichts geändert, wie-

wohl, was sich noch zeigen wird, das Fest mehr und mehr säkularisiert wird. 

Vielleicht eignet es sich dazu ganz einfach besser als Ostern und Pfingsten. 

 

Doch zurück zur Frage, weshalb der 25. Dezember als Geburtsfest Christi gefei-

ert wurde, das vom Epiphanienfest unterschieden wurde. Zum 25. Dezember 

führten Berechnungen, die es unter anderen gab, kaum. Es geht letztlich nicht um 

eine historische, sondern um eine dogmatische Entscheidung. Das Fest der Ge-

burt Christi setzte sich rasch durch – aus dogmatischen Gründen. 

Zum einen wurden zu Beginn des vierten Jahrhunderts christologische Fragen 



Das Weihnachtsfest 37 
 

 

wie die Zwei-Naturen-Lehre Christi bedacht; zum andern kam dem 25. Dezem-

ber im Heidentum als Festtag für den Sonnengott Bedeutung zu und war es nach 

Ansicht mancher Theologen eventuell das Anliegen Kaiser Constantins, bewusst 

einen Synkretismus zwischen Sonnen- und Christuskult herzustellen. 

 

Auch für sich ließ Constantin das möglicherweise in der Schwebe und ließ sich 

erst auf dem Totenbett taufen, wiewohl dies damals durchaus - zumindest für 

Herrscherpersönlichkeiten - üblich war. Auf dem Konzil zu Nicäa 325 wurde die 

Wesenseinheit Jesu mit Gott dogmatisiert. Damit wurde die Ansicht abgewiesen, 

bei der Geburt Jesu sei nicht Gott selbst Mensch geworden. So war nicht allein 

der Arianismus abgewiesen, sondern ebenso alle anderen abweichenden Erklä-

rungen für irrig erklärt worden, auch der so genannte Adoptianismus, demzu-

folge Jesus erst bei der Taufe von Gott dem Vater als Sohn adoptiert worden 

wäre. Da der römischen Kirche, die bislang immer im Schatten der Ostkirche 

stand, hier eine besondere Rolle zukam, ist es wenig verwunderlich, dass sie, nun 

mit mehr Selbstbewusstsein als bisher, dann auch das Weihnachtsfest am 25. De-

zember verbreitet wissen wollte. 

 

Die Konzilsentscheidungen, Jesus sei wesenseins mit Gott, und mit ihm sei des-

halb mit der Geburt Gott selbst erschienen, führte, wenn auch zunächst noch un-

abhängig vom Datum, zur Verbreitung einer Geburtstagsfeier Christi. Zudem er-

schien von den dogmatischen Entscheidungen des Konzils aus die Verbindung 

des Geburtsfestes mit dem Tauffest nicht länger hinnehmbar, da sich die ortho-

doxe Kirchenlehre in aller Deutlichkeit von anderen Lehren, insbesondere dem 

Adoptianismus unterscheiden musste. Da Orthodoxie nicht mit Häresie verbun-

den sein konnte, sollte der Geburtstag Jesu mit einem besonderen Fest begangen 

werden und dieses, sofern das ältere Epiphanienfest gefeiert wurde, von diesem 

gelöst sein. Ein besonderes Datum musste dafür gefunden werden. 

 

Eine Tradition bestand nicht, so musste der Termin anders gefunden werden. Als 

eine Möglichkeit wird eine theologisch-heilsgeschichtliche Konstruktion ange-

führt. Der 25. März, das Frühlingsäquinoptium (Frühlings-Tag-und-Nacht-Glei-

che) wurde als der erste Schöpfungstag angesehen, ebenso als Tag der Empfäng-

nis und auch als Todestag Jesu. Davon ausgehend ergibt sich als Geburtstag Jesu 

der 25. Dezember (vgl. dazu bereits B.). Diese heilsgeschichtliche Konstruktion 

vertritt Julius Africanus in seiner Chronographie von 221 und ähnlich Hippolyt 

in seinem Danielkommentar. Joachim Beckmann hält dies für die „historisch 

wahrscheinliche Entstehung des 25. 12. als Termin der Geburt Christi“. (14) 

Frank C. Senn spricht sich gegen eine Herleitung aus der römischen Tradition 

aus: „Die Annahme, dass die Feier der Geburt Christi das Natale Solis invicti 

verdrängen sollte, das Kaiser Marc Aurel (161-180) am 25. Dezember 174 zu 

Ehren des syrischen Sonnengottes Emera eingeführt hatte, ist weniger wahr-

scheinlich als die Herleitung aus der Tradition, am 25. März sowohl die Emp-

fängnis (Verkündigung des Herrn) als auch den Tod Christi zu feiern.“ (15) Da-

neben werden freilich auch andere Erklärungen angeführt. Außer der Möglich-

keit, es handle sich um die christliche Umbenennung des römischen 



38 Walter Rominger 

  
Sonnwendtages Dies invicti solis, der Joachim Beckmann noch eine Plausibilität 

zubilligt, „kommen“ für ihn „alle anderen Erklärungen, die schon versucht wur-

den, z. B. Anlehnung an ein römisches (Saturnalien), germanisches (Wintersonn-

wende) oder jüdisches (Tempelweihe) Fest, […] ernsthaft nicht in Betracht“. 

Thomas Gandow vertritt indes die Ansicht, das Weihnachtsfest ließe sich vom 

Tempelweihfest (Chanuka-Fest) herleiten. Jedoch spricht sich Oscar Cullmann 

für die Herleitung aus dem Mithraskult aus, wobei dieser bereits vor dessen Ein-

führung die römischen Kaiser dem „Sol invictus“, dem „unbesiegbaren Sonnen-

gott“ Tempel errichtet hätten. (16)  

 

Die im Römischen Reich weit verbreitete Mithrasreligion hatte einen Sonnen-

kult, der am 25. Dezember den Tag der Winter-Sonnenwende als sein Hauptfest 

beging. Für die Christen lag dieser Tag als Geburtstag Christi deshalb nahe, weil 

das Neue Testament Christus als „das Licht, das in der Finsternis scheint“ (Jo-

hannes 1,5) bezeichnet. Er drängte sich als Datum für die selbständige Feier der 

Geburt Christi auf, weil das Heidentum das Licht feierte. Am 25. Dezember wur-

den im dritten Jahrhundert feierliche Spiele zur Ehre der neu aufsteigenden Sie-

gerin Sonne gefeiert. In diesem Jahrhundert konnte der Mithraskult zur Konkur-

renz für das Christentum werden. 

 

Es war gerade die römische Kirche, die ihr eigenes Lichtfest, das Fest der Geburt 

Christi dem heidnischen Naturkult entgegenstellte. Hatte nicht der greise Simeon 

in seinem Lobgesang das Jesuskind als „das Licht, die die Völker/Heiden er-

leuchten wird“ (Lukas 2,32) gepriesen? Maleachi 4,1: „Aufgehen wird euch die 

Sonne der Gerechtigkeit“ wurde als Weissagung auf Christus verstanden. Bi-

schof Ambrosius von Mailand sagte in einer Predigt: „Christus ist unsere neue 

Sonne.“ Augustinus rief die Christen dazu auf, nicht wie die Heiden die Sonne 

anzubeten, sondern den, der diese erschaffen hat. Papst Leo der Große (Papst von 

440-461) tadelte noch den schlechten Glauben derer, die Weihnachten wegen der 

Geburt der Sonne und nicht wegen der Geburt Christi feiern. Daran zeigt sich, 

dass die Christen bei der Festlegung der Geburt Christi auf den 25. Dezember 

darum wussten, welch große Bedeutung dieser Tag im Heidentum dieser Zeit 

zukam. 

 

Wie stark Kaiser Constantin der Große daran beteiligt war, dürfte mit davon ab-

hängen, für wie stark bei ihm der Versuch einer Synthese von Sonnenkult und 

Christuskult angenommen wird. Oscar Cullmann meint: „Es darf wohl heute 

[1947] als ausgemacht gelten, dass Constantin weniger Christ als bewusster 

‚Synkretist‘ gewesen ist, d. h., dass er eine Synthese zwischen dem Christentum 

und den wertvollen Elementen des Heidentums erstrebte.“ (17) Cullmann scheint 

hier in der Tradition Karl Barths und seiner Schüler zu stehen, die eine negative 

Beurteilung Constantins vornehmen. Doch gibt es in neuerer Zeit auch weitaus 

positivere Wertungen. Gerhard Ruhbach kommt in seiner im Wesentlichen posi-

tiven Würdigung, in welcher er die guten Entscheidungen und Taten Constantins 

benennt, zum Ergebnis: „K. hat eine Religionswende größten Ausmaßes im Rö-

mischen Reich ausgelöst und auch die menschliche und polit. Kraft gehabt, den 



Das Weihnachtsfest 39 
 

 

neuen Weg zu gehen und durchzuhalten. Obwohl er sich, damaliger Sitte ent-

sprechend, erst auf dem Totenbett taufen ließ, sollte an seiner Entscheidung für 

den christl. Glauben kein Zweifel bestehen.“ (18) 

Wie dem auch sei. Das Christentum war am meisten begünstigt.  

 

Ob Constantin dabei die Absicht verfolgte, damit das Reich am besten einen zu 

können und mit einem durch das Christentum vorgegebenen Rahmen Synkretis-

mus betreiben zu können? Legt seine unterlassene Bekämpfung des Heidentums 

nahe, dass er sein Heidentum bis zu seinem Tode nicht aufgab? Er mag eine Re-

form des Heidentums angestrebt haben, worauf die von ihm veranlasste Beseiti-

gung heidnischer Orakel, privater Opferkulte und unsittlicher Tempelkulte hin-

weisen könnten. Er habe jedoch weiterhin den Sonnenkult gefördert und sich auf 

zwei Statuen im Strahlenglanz darstellen lassen; am Sockel sei die Inschrift an-

gebracht: „Dem Constantin, dem gleich Helios Leuchtenden“. Wollte Constantin 

Sonnenkult und Christenkult durch die Christus-Sonnensymbolik vereinen? Os-

car Cullmann nimmt dies an. (19) Als Begründung dafür gibt er an: Constantin 

habe 321 den christlichen Herrentag als staatlichen wöchentlichen Ruhetag ein-

geführt, da dieser mit dem Tag, der dem Sonnengott geweiht war, zusammenge-

fallen sei. Die Erfindung Constantins war dies indes nicht. Denn seit Mitte des 

zweiten Jahrhunderts ist die Bezeichnung „Sonntag“ für den „Herrentag“ be-

kannt. Damit war das Gedenken an die Auferstehung Christi mit der Sonnensym-

bolik verbunden. Somit konnte Constantin auf eine bereits bestehende Tradition 

zurückgreifen. Er erklärte den christlichen Sonntag zum gesetzlichen Feiertag 

mit der Absicht, den heidnischen Sonnenkult in verchristlichter Form im Chris-

tenkult aufzunehmen. (20) Doch wird mit derartigen Ansichten der ansonsten so 

verdienstvolle Basler Neutestamentler Oscar Cullmann nicht spekulativ? Wer 

will denn die Gedanken Constantins lesen – und das dazuhin nach weit über 1500 

Jahren? 

 

In Analogie zum Sonntag habe Constantin oder sei es zumindest unter dessen 

Einfluss dazu gekommen, das Geburtsfest Christi auf den 25. Dezember gelegt. 

„So wie mit dem Sonntag die Auferstehung Christi, so wurde nun mit dem 25. 

Dezember seine Geburt mit der Sonne in Zusammenhang gebracht.“ (21) 

Das heidnische Fest sei in manchen Bräuchen auf das Christfest übergegangen. 

Ermahnungen Augustins und später Papst Leos des Großen ließen sich von daher 

erklären. Das heidnische Fest für den „unbesiegbaren Sonnengott“ sei nicht ein-

fach verschwunden, sondern habe sich in manchen Bräuchen gehalten, die dann 

auf das Christentum übergingen. Aus der Missionsgeschichte ist indes auch be-

kannt, wenn Heiden zum Glauben an Christus kommen, dass sich dann bei ihnen 

gerade heidnisches Brauchtum noch hält. Da bleiben Eierschalen. Auch Juden-

christen halten noch an so manchem jüdischen Brauch fest. Wohl dürfte sich der 

Einfluss des Heidentums auf das christliche Weihnachtsfest im dogmatischen 

nicht niedergeschlagen haben, schon eher in den Weihnachtssitten. Christen zün-

deten, so ein syrischer Theologe, an diesem Tag Feuer an. Unabhängig vom 25. 

Dezember ist die Überzeugung, dass Christus das Licht der Welt ist. Diese ist 

schon vorhanden, als der 6. Januar gefeiert wurde und auch bereits, als es noch 



40 Walter Rominger 

  
kein Fest gab (vgl. etwa schon Lukas 2,32). 

 

Der Sieg des Weihnachtsfestes veränderte das Epiphaniasfest, drängte dieses zu-

rück und verdrängte dieses teilweise sogar. 

Von Rom aus setzte sich das am 25. Dezember gefeierte, vom Epiphanientag 

unabhängige Weihnachtsfest auch im Osten durch, wiewohl dieser Vorstoß 

Roms auch auf Widerstand stieß. Wahrscheinlich ist damit die westliche Kirche 

erstmals bedeutungsvoll geworden. Vordem stand sie immer im Schatten des Os-

tens, wo die entscheidenden theologischen Weichenstellungen geschahen.  

 

Manche orientalischen Kirchen hielten sich daran, das Geburtsfest Christi wei-

terhin als Epiphanienfest am 5./6. Januar zu begehen. Wohl seit 375 versuchte 

die römische Kirche zehn Jahre lang in Antiochien den 25. Dezember durchzu-

setzen. Und es bedurfte des großen Predigers Chrysostomos (354-407), dass sich 

auch in Antiochien die Feier am 25. Dezember durchsetzen konnte. In seiner be-

rühmten Weihnachtspredigt vom 20. Dezember 386 bat er seine Zuhörer ein-

dringlich, doch am 25. Dezember zu erscheinen, um Christi Geburt, „die Mutter-

stätte aller Feste“ zu feiern, dieses Fest, „das vor allem am meisten Ehrfurcht und 

Schauer erregt“. Ein jeder solle „sein Haus leer machen, auf dass wir unseren 

Herrn in der Krippe liegen sehen, in Windeln gewickelt, diesen Schauer erregen-

den und wunderbaren Anblick“. (22) Chrysostomus war erfolgreich. Viele folg-

ten seiner dringlichen Einladung. In seiner Predigt wollte Chrysostomus die 

Gläubigen davon überzeugen, dass am 25. Dezember die Geburt Christi zu feiern 

sei, weil Christus tatsächlich an diesem Tag geboren sei. Er berief sich dazu auf 

vermeintliche römische Akten und erging sich, wie andere bereits vor ihm, in 

Berechnungen. Hatte vordem das historische Datum der Geburt lediglich eine 

marginale Rolle gespielt, gewann dieses, um den 25. Dezember durchsetzen zu 

können, nun große Bedeutung. Chrysostomus konnte das Fest der Geburt Christi 

am 25. Dezember durchsetzen. 

 

Gregor von Nazianz, einer der drei großen Kapadozier, der ganz entschieden die 

Gottheit Christi vertrat, sorgte mit dafür, dass in Konstantinopel bereits 379 der 

25. Dezember als Geburtstag Christi gefeiert wurde. Wohl weil er so entschieden 

die Gottheit Christi vertrat, machte er sich auch für den 25. Dezember als Ge-

burtstag Christi stark. In Ägypten kam es nicht so schnell zur Übernahme des 25. 

Dezembers als Geburtstag Christi. Die Christen in Jerusalem wollten nicht, dass 

der Hauptinhalt des Epiphanienfestes auf ein neues Fest überging. Selbst Hiero-

nymus (340/50-420), der Kirchenvater der Westkirche, kam gegen den Wider-

stand nicht an, der damit begründet wurde, im Heiligen Land kenne man die Tra-

dition besser als im entfernten Westen. 

Immer mehr trat die Datumsfrage, die in der frühen Christenheit so gut wie keine 

Beachtung fand, hervor. Die einen wollten den 6. Januar als Geburtstag Jesu be-

weisen, die anderen den 25. Dezember. 

 

Am 25. Dezember feiern Weihnachten die römisch-katholische(n) und protes-

tantischen Kirchen, die (chalchedonensisch-)orthodoxen Kirchen 



Das Weihnachtsfest 41 
 

 

Konstantinopels, Alexandriens, Antiochiens, Rumäniens, Cyperns, Griechen-

lands, Finnlands, sowie diejenigen der Diaspora. Am 6. Januar halten von den 

(chalcedonensisch-)orthodoxen Kirchen diejenigen Jerusalems, Russlands, Ser-

biens, Bulgariens, Georgiens, Polens und Tschecho-Slowakiens, von den nicht-

chalcedonensischen orthodoxen Kirchen die Äthiopische, die koptische, die 

syro-jakobitische und die indische fest, während die armenische am 18./19. Ja-

nuar feiert. (23) 

 

E. Zusammenfassung 
Weder der 25. Dezember noch der 6. Januar bzw. der 18./19. Januar sind das 

historisch gesicherte Datum der Geburt Christi. Nimmt man die Angaben des 

Lukasevangeliums (Lukas 2,8: „Und es waren Hirten auf dem Felde bei den Hür-

den, …“), so scheiden diese Datumsangaben aus, da zu der Zeit die Herden nicht 

auf den Feldern sind, die Kirche feiert nicht ein Datum, sondern dass Gott in 

Christus auf der Erde erschienen ist. Wie es dazu kam, dass sich zuerst der 6. 

Januar und dann mehr und mehr der 25. Dezember herausbildeten (wobei man-

che Kirchen bis heute beim 6. Januar blieben), das konnte im voranstehenden 

aufgezeigt werden. 

 

Wurden im vierten Jahrhundert auch die Datumsberechnungen zur Durchsetzung 

des Weihnachtsfestes am 25. Dezember zunehmend wichtig, wobei es solche be-

reits in früheren Zeiten gab, ohne dass sie große Beachtung gefunden haben, so 

erweist sich die Konfrontation mit dem Heidentum als wichtiger. Die Römer fei-

erten am 25. Dezember den Natalis Solis Invicti, den „Geburtstag der unbesieg-

ten Sonne“. Gegen diesen heidnischen Sonnenkult stellte die Kirche das Fest der 

Natalis Christi, der Sonne der Gerechtigkeit (Maleachi 3,20), des Lichtes der 

Welt (Johannes 8,12). (24) 

Ein weiteres Motiv, welches auf eine Feier der Geburt Christi hindrängte und 

Weihnachten zu einem der drei Hauptfeste der Christenheit werden ließ, liegt in 

der Diskussion und den Auseinandersetzungen um die Person Christi im vierten 

Jahrhundert. Ist Jesus wesenseins mit Gott? Auf dem Konzil zu Nicäa wurde 325 

in Übereinstimmung mit dem Neuen Testament (etwa Johannes 20,28) die we-

senhafte Einheit bzw. Gleichheit (Homousia) von Gott-Vater und Sohn bekannt. 

(25) 

 

F. Die Feier des Christfestes 
Das Erscheinen Gottes in Christus, diese Erniedrigung (Kondeszendenz Gottes) 

ins menschliche Fleisch im Krippenkind Jesus (und später im Schmerzensmann 

am Kreuz), will freilich würdevoll begangen werden. Deshalb ist es nicht einmal 

verwunderlich, wenn diesem großen Fest, wie dies auch für die Zeit vor Ostern 

geschah, eine Zeit der Vorbereitung, eine Bußzeit vorangestellt wurde. 

a. Adventszeit 
In Spanien und Gallien entwickelte sich eine Zeit der Vorbereitung auf Weih-

nachten. Diese wurde Advent genannt. Fastenvorschriften des Bischofs Perpe-

tuus von Tours (+ 490) verpflichteten zu drei Fastentagen pro Woche vom Mar-

tinstag (11. 11.) bis Weihnachten. Dieses „Martinsfasten“ war in Wirklichkeit 



42 Walter Rominger 

  
eine 40-tägige Fastenzeit, die der Vorbereitung auf die Taufe am Epiphanias 

diente. Weil dies eine Bußzeit war, entfielen Gloria und Halleluja in der Messe. 

Als Zeichen der Wiederkunft Christi zum Gericht trugen die Liturgen violette 

Gewänder. In Rom entwickelte sich eine zweiwöchige Vorbereitungszeit, die 

von der Verkündigung ausging und sich auf die historische Geburt Jesu kon-

zentrierte. Durch Zusammenfügung dieser beiden westlichen Traditionen ergab 

sich eine vierwöchige Adventszeit, die die Wiederkunft, das Wirken Johannes 

des Täufers und die Verkündigung des Herrn kombiniert. In der römischen Li-

turgie entfiel das Halleluja im Advent nie. Neue liturgische Reformen betonen 

mehr die Hoffnung als die Buße. (26) 

 

b. Feier des Christfestes 
Jahrhundertelang begann mit Weihnachten das Kirchenjahr. Auch Martin Luther 

hat sich dafür ausgesprochen. Liturgiegeschichtliche Besonderheit von Weih-

nachten ist, dass Weihnachten drei Märtyrerfeste als so genannte Begleitfeste 

enthält: den Stephanustag am 26. Dezember, den Tag des Apostels und Evange-

listen Johannes am 27. Dezember und den Tag der unschuldigen Kinder am 28. 

Dezember. 

Die Feier beginnt mit der Christvesper am Heiligen Abend. Diese ist, verglichen 

mit dem Gottesdienst am Christfest, überaus gut besucht. Häufig sind inzwischen 

auch Gottesdienste in der Christnacht, die auch zu später Stunde nicht selten noch 

gut besucht sind. In der abendländischen Kirche ist die Liturgie von Weihnachten 

reich entfaltet.  

Gängige Lesungen zu den Feiern zu Weihnachten sind: Lukas 2,1-14(20), Jesaja 

9,1-6, Johannes 1,1-8, Titus 2,11-14. 

Das Geheimnis der Menschwerdung Gottes wird in vielen Liedern besungen. 

Diese Lieder wirken auch über den Kirchenraum hinaus. In diesen Zusammen-

hang gehört auch das Weihnachtssingen (Quempas). Choräle und geistliche 

(Volks)Lieder zu Weihnachten gibt es in vielen Ländern und unterschiedlichen 

vom Christentum mitgeprägten Kulturen. Teilweise wurden deutsche Weih-

nachtslieder in andere Sprachen übersetzt („Stille Nacht“, am Ende des ersten 

Drittels des 19. Jahrhunderts entstanden, trat seinen Siegeszug an und schon bald 

gab es die englische Version „Silent Night“) als auch fremdsprachige ins Deut-

sche. Solche Lieder und genauso, und womöglich noch mehr, wirkt die geistliche 

Kirchenmusik von Heinrich Schütz, Georg Friedrich Händel („Messias“) und 

Hugo Distler, vor allem aber die sechs Kantaten des Weihnachtsoratoriums von 

Johann Sebastian Bach und spricht nicht allein kirchliche Insider an, sondern 

auch solche, die wohl „Klassikliebhaber“ sind, ansonsten aber der Kirche ent-

fremdet sein können. 

 

c. Einige konfessionelle Unterschiede und Besonderheiten 
Traditionell werden in der römisch-katholischen Kirche an Weihnachten drei 

Messen gefeiert: missa in nocte (Mitternacht), missa in aurora (früher Morgen), 

missa in die (am Tag). 

Die evangelische(n) Kirche(en) behielt(en) Weihnachten als eines ihrer Haupt-

feste bei. Die liturgische Gestaltung wurde zumeist vereinfacht, die Anzahl der 



Das Weihnachtsfest 43 
 

 

Feiertage meist auf zwei reduziert. Die Begleitfeste verschwanden – leider – oft 

vollständig, was für den Tag der unschuldigen Kinder (28. 12.) besonders bedau-

erlich ist. Durch ihre Kirchenmusik bereichert/bereichern die evangelische(n) 

Kirche(n) die Weihnachtsgottesdienste. 

 

Abkürzungen:  
EKL – Evangelisches Kirchenlexikon. Internationale theologische Enzyklopädie, vier Bände und ein 

Registerband, 3. Auflage, Neufassung, Göttingen 1986ff. 
ELThG – Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, drei Bände, Wuppertal 1992ff. 

RGG – Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religions-

wissenschaft, sechs Bände und ein Registerband, dritte, völlig neu bearbeitete Auflage, Tübingen 

1957ff. 

 

Anmerkungen: 
(1) ideaSpektrum-Spezial 8/2020, S. 14f., Beilage zu ideaSpektrum 48/2020. 

(2) Pseudo-Clementinen, ein frühchristlicher, unter dem Namen Clemens I. (Clemens Roma-

nus, derÜberlieferung nach dritter <Irenäus> bzw. zweiter <Tertullian> Nachfolger des Petrus) ver-
breiteter Apostelroman über die Missionsreisen des Petrus durch Palästina und Syrien. 

(3) Bo Reicke, neutestamentliche Zeitgeschichte, 3. verbesserte Auflage Berlin 1982, de-Gru-

yter Lehrbuch, Verlag Walter de Gruyter, S. 113; zum ganzen siehe S. 112f. 
(4) Der weltbekannte Physiker und überzeugte Christ, auch Prädikant der rheinischen Landes-

kirche, Heino Falcke hat in einem Interview davon berichtet, dies sei bei einer wissenschaftlichen 

Konferenz vorgekommen, bei der er zugegen war; in ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23. Dezember 
 2020, S. 20. 

(5) Armin Baum, Die Sterndeuter aus dem Morgenland, ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23. 

Dezember 2020, S. 22; so auch: Konradin Ferrari d’Occhieppo, Der Stern von Bethlehem in astro-
nomischer Sicht. Legende oder Tatsache, Gießen 2003, Brunnen-Verlag, TVG-Studien zur bibli-

schen Archäologie und Zeitgeschichte. 

(6) Basilides, gnostischer Lehrer in Alexandrien um 130/140, der die verschiedensten christli-
chen, jüdischen und philosophisch-kosmologischen Traditionen zu einem theologischen Weltbild 

verarbeitet hat. Basilidianer gab es sicher noch im 4. Jahrhundert. 

(7) Zitiert nach: Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes und die Herkunft des 
Weihnachtsbaumes, 4. Auflage Stuttgart 1994 der Neuausgabe von 1990 (erste Ausgabe 1947 unter 

dem Titel „Weihnachten in der alten Kirche“), Quell Verlag, S. 26f. Diesem Büchlein von Oscar 

Cullmann verdanke ich viele Anregungen und Informationen. 
(8) Ephrem Syrus, 306-377, Diakon und Asket, Sohn christlicher Eltern. In seiner eigenen Kir-

che wurde er „der Große“ und „der Prophet der Syrer“ genannt. Er übte durch seine zahlreichen 

Kommentare zu biblischen Büchern, durch Lieder und Hymnen, in Versform gehaltene Abhand-lun-
gen zu Glaubensfragen und Widerlegung der Häretiker einen über Syrien weit hinausrei-chenden 

Einfluss aus. Im seiner rein syrischen, nicht gnostischen Theologie, hat er den Lehr-gehalt des Glau-

bens unbeeinflusst durch griechische Denkmethoden mit dichterischer Sprachkraft entfaltet. 
(9) Oscar Cullmann hält es für denkbar, dass dies „eine ferne Vorstufe zu unserem Tannen-

baum“ sein könnte, Oscar Cullmann, ebd., S. 27f. 

(10)  Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28. 
(11)  Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28. 

(12)  Oscar Cullmann, ebd., S. 29. 

(13)  Oscar Cullmann schließt sich H. Usener an, Cullmann, ebd., S. 10 und 32. Joachim Beck-
mann verweist darauf, dass von der Quellenlage sowohl 336 als auch 354 möglich ist, RGG³, VI, Sp. 

1565, Tübingen 1962, Mohr/Siebeck.  

(14)  RGG³, VI, Sp. 1564f. 
(15)  EKL³, IV, Sp. 1238f., Göttingen 1996, Vandenhoeck & Ruprecht. 

(16)  Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 34f. 

(17)  Oscar Cullmann, ebd., S. 36. 
(18)  Gerhard Ruhbach, Konstantin der Große, ELThG, II, S. 1158, Wuppertal 1993, R. Brock-

haus Verlag. 



44 Benjamin T. G. Mayes 

  
(19)  Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 37. 
(20)  Oscar Cullmann, ebd., S. 37f. 

(21)  Oscar Cullmann, ebd., S. 38.  
(22)  Zitiert nach Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfester, S. 40f. 

(23)  Siehe Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 42. 

(24)  ELThG, III, S. 2136, Artikel „Weihnachten“ von Albert Noordegraaf und Michael Herbst, 
Wuppertal 1994. 

(25)  Ebd., S. 2136. 

  (26)  EKL³, Sp. 1139, Artikel „Weihnachten“ von Frank C. Senn. 

 

 

 

UMSCHAU 
 
Benjamin T. G. Mayes: 

 

Das neue Gesangbuch der SELK: 
Eine „transozeanische Rezension“ 

 

Zum 1. Advent 2021 wurde das neue Evangelisch-Lutherische Kirchengesang-

buch (ELKG²) der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK) offi-

ziell eingeführt und inzwischen in den meisten Kirchgemeinden der SELK in Ge-

brauch genommen. 

Die jahrelange sehr gediegene Arbeit der Gesangbuchkommission wird allge-

mein wertgeschätzt und das neue Gesangbuch mit seinen vielen Facetten weithin 

gerne genutzt. Konstruktive kritische Stimmen zum neuen Gesangbuch gab es 

gleichwohl im Vorfeld und gibt es nach einem kompletten kirchenjahreszeitlichen 

Durchgang und mit entsprechender Gebrauchserfahrung innerhalb und auch 

außerhalb der SELK.  

 

Die Redaktion der Lutherischen Beiträge hat sich entschlossen, einen Beitrag 

des US-amerikanischen Professors für Historische Theologie am Concordia 

Theological Seminary (CTSFW) in Fort Wayne, Dr. Benjamin T. G. Mayes, der 

auch einen Abschluss in Musik an der Concordia University Nebraska erworben 

hat, in einer bearbeiteten und z.T. kommentierten Fassung abzudrucken. Der 

Originalbeitrag erschien im Januar 2023 deutsch- und englischsprachig zuerst 

im renommierten Internetblog „Gottesdienst“1.  

Prof. Mayes rezensiert das ELKG² als Glied der Lutherischen Kirche-Missouri-

synode, (LC-MS) der größten Schwesterkirche der SELK, und im kirchlich-theo-

logischen sowie gesellschaftlichen Kontext der USA. Gerade dieser kritische 

„Blick von außen“ erschien der Redaktion interessant für die Leserschaft der 

Lutherischen Beiträge.  

 

                                                      
1 https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1gqy2uhq9atfk4pc6; abger. 

13.04.23 

https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1gqy2uhq9atfk4pc6


Umschau 45 
 

 

Prof. Mayes‘ Rezension wurde seit ihrem Erscheinen innerhalb der SELK in den 

sozialen Netzwerken verbreitet und erfuhr dort sowohl große Zustimmung wie 

auch teilweise deutliche Ablehnung. Die Redaktion der Lutherischen Beiträge ist 

sich dessen bewusst, dass der Verfasser an der einen oder anderen Stelle Aussa-

gen trifft, die aufgrund fehlender interner Kenntnisse  von Entscheidungsabläu-

fen in der SELK, eines anderen kulturellen  Hintergrundes  oder durch sprachli-

che Nuancierungen bei den bei uns für die Erstellung und Herausgabe des Ge-

sangbuches Verantwortlichen Irritationen hervorgerufen haben könnten. 

Gleichwohl legt die Redaktion Wert darauf, ihrer Leserschaft eine andere, als 

die in der SELK gängige, weitestgehend positiv-zustimmende Positionierung zum 

ELKG² zugänglich zu machen. Demokratie, auch die in der Kirche, lebt vom Dis-

kurs. 

Wo der Herausgeber Anmerkungs- oder Erklärungsbedarf sah, ist dieser als 

Fußnote mit dem Kürzel „Anm. d. Red.“ vermerkt. 

Die Redaktion dankt Prof. Dr. Mayes für die Abdruckerlaubnis und seine freund-

liche Zustimmung für diesen Prolog und die eingefügten Anmerkungen.  

G.K. 

 

Die Schwesterkirche der Lutheran Church Missouri Synod (LCMS) in Deutsch-

land ist die Selbständige Evangelische-Lutherische Kirche (SELK). Im Advent 

2021 hat die SELK ein neues Gesangbuch unter dem Titel Evangelisch-Lutheri-

sches Kirchengesangbuch2herausgebracht. Abgekürzt wird es mit ELKG2, um es 

von dem ausgezeichneten Gesangbuch von 1987 mit dem gleichen Namen zu 

unterscheiden (abgekürzt ELKG1).3Das neue Gesangbuch ist bei der Deutschen 

Bibelgesellschaft erhältlich (https://www.die-bibel.de/shop/SELK-Gesang-

buch/). Das Gesangbuch ist für eine liturgisch geprägte Kirche vermutlich das 

bedeutendste öffentliche Bekenntnis ihrer Lehre und ihres Glaubens. Aus diesem 

Buch werden die nächsten Generationen ihren christlichen Glauben lernen und 

bekennen. „Die Regel des Betens soll die Regel des Glaubens unterstützen.“ (Lex 

supplicandi statuat legem credendi)4, beteuert Prosper von Aquitanien. Dies 

                                                      
2 Selbständige Evangelisch-Lutherische Kirche, Evangelisch-Lutherisches Kirchengesangbuch (Stutt-

gart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2021). 
3 Selbständige Evangelisch-Lutherische Kirche, Evangelisch-Lutherisches Kirchengesangbuch (Han-
nover: Selbständige Evangelisch-Lutherische Kirche, 1987). 
4 Prosper of Aquitaine, “Official Pronouncements of the Apostolic See on Divine Grace and Free Will,” 

in St. Prosper of Aquitaine: Defense of St. Augustine, Ancient Christian Writers 32 (New York: New-
man Press, 1962), S. 183. Prosper gebraucht dieses Prinzip, um zu zeigen, dass die Gnadenlehre Au-

gustins von der liturgischen Praxis der katholischen Kirche unterstützt wird. Dies war jedoch nicht das 

Hauptargument. Den Anfang macht er damit, zu zeigen, wie die Gnadenlehre zuvor von Päpsten und 
Konzilien auf Grundlage der Schrift bekannt wurde. Erst danach wendet er sich der Liturgie zu, um 

seine Argumentation zu untermauern. „Statuat“ kann schlicht „unterstützen“ bedeuten, im Gegensatz 

zu „entscheiden, bestimmen, etablieren“. Daher lautet „lex supplicandi statuat legem credendi“ über-
setzt „die Regel des Betens soll die Regel des Glaubens unterstützen“, und nicht, wie viele meinen, 

„die Regel des Betens bestimmt die Regel des Glaubens“. Es sollte außerdem erwähnt werden, dass es 

sich bei dem liturgischen Gebet, auf welches sich Prosper bezieht, um das Vaterunser handelt. Heut-
zutage ist die Wendung lex orandi, lex credendi jedoch eine Erinnerung, dass gottesdienstliche Prakti-

ken eine Auswirkung darauf haben, wie wir glauben, und dass, was wir glauben, Einfluss darauf haben 

sollte, auf welche Art und Weise wir Gottesdienst feiern. 

https://www.die-bibel.de/shop/SELK-Gesangbuch/
https://www.die-bibel.de/shop/SELK-Gesangbuch/


46 Benjamin T. G. Mayes 

  
erinnert uns an die enge Verbindung zwischen dem Glauben, der liturgisch be-

kannt wird, und dem Glauben, mit dem jemand zur Erlangung der Seligkeit 

glaubt. Deshalb erfordert das Erscheinen eines neuen Gesangbuches jedesmal 

eine gründliche inhaltliche Untersuchung mit dem Ziel, sich des darin bekannten 

Glaubens zu vergewissern und sich an der Gemeinschaft des Glaubens zu er-

freuen, wenn sie darin gefunden wird. 

 

Äußerliche Form: Sprachlich vermeidet das neue Gesangbuch Wörter mit latei-

nischer Herkunft und bevorzugt Wörter mit deutscher Herkunft (z.B. „lebt und 

herrscht,“ S. 470, anstelle des älteren „lebt und regiert“). Viele, vor allem neuere 

und ursprünglich englische, Lieder sind mit zusätzlichen englischen Strophen 

abgedruckt. Gelegentlich sind auch lateinische Strophen oder Antiphone verfüg-

bar. Das neue Gesangbuch ist etwas größer (1820 Seiten im Vergleich zu 1296 

im Gesangbuch von 1987; 12 cm x 18 cm im Gegensatz zu den 10.4 cm x 16.4 

cm von 1987). Die Farbe für Akzentuierungen hat von rot zu blau gewechselt. 

Anstelle von Rubriken (rot gedruckte Anweisungen) haben wir jetzt „bluebrics“5 

(wie ich es nenne). Das Gesangbuch ist durch blaue Titelseiten unterteilt, 

wodurch das Aufschlagen einer der 19 Abteilungen vereinfacht wird. Das Ge-

sangbuch hat eine robust genähte Bindung und ist ausgestattet mit einem blauen 

Buchumschlag inklusive eines neuen Logos. Das Logo ist ein abstraktes Kreuz, 

das aus unregelmäßigen geometrischen Formen besteht, wozu keinerlei Erklä-

rung im Gesangbuch zu finden ist. Die Internetseite selk-gesanguch.de erläutert, 

dass – abgesehen von dem Kreuz – die geometrischen Formen keine bestimmte 

Bedeutung haben. Man könne sie auf vielfältige Weise interpretieren, z.B. als 

„die Einheit von Christus und seiner Gemeinde,“ oder „die Gaben des Geistes im 

Leib Christi,“ oder „die Vielfalt an Elementen zur Gestaltung von Gottesdienst 

und persönlichen Glaubens.“ Mehrdeutigkeit, Vielseitigkeit und Vielfalt kenn-

zeichnen meiner Meinung nach nicht nur das Logo des neuen Gesangbuches, 

sondern auch dessen Inhalt.6 

 

Der Hauptgottesdienst: ELKG2 bietet mehr musikalische Optionen als das 

ELKG1. Das alte Gesangbuch bot viele Varianten innerhalb der einen Ordnung 

der Abendmahlsfeier. ELKG2 hat zwei „Formen“ des Abendmahlsgottesdiens-

tes. Ordnung 1 ist der traditionelle Abendmahlsgottesdienst, wie er LCMS-Le-

sern aus dem Lutheran Service Book (LSB), Divine Service Setting 3, bekannt 

ist. Das neue Rüstgebet bekennt Lieblosigkeit und Versuchung, aber nicht, dass 

wir gesündigt haben in Gedanken, Worten und Werken, wie es im alten Rüstge-

bet hieß. Außerdem wird jegliche Erwähnung unserer sündhaften Natur unterlas-

sen (S. 21). Ordnung 2 des Gottesdienstes mit Heiligem Abendmahl ist der novus 

ordo, wie er Lutheranern der LCMS von LSB, Divine Service Settings 1 und 2, 

                                                      
5 Kunstwort aus: blue= blau und Rubrik, engl. rubric von lat. rubrica „mit roter Farbe geschrieben“ 
6 Anm. d. Red: Auf der Seite  
https://selk-gesangbuch.de/media/zur_grafischen_gestaltung_des_neuen_evangelisch-lutheri-

schen_kirchengesangbuchs.pd werden durchaus darüber hinausgehende Erläuterungen gegeben. Kelch 

und Hostie (Kreis) lassen sich auch ohne Erläuterung recht gut identifizieren. 

https://selk-gesangbuch.de/media/zur_grafischen_gestaltung_des_neuen_evangelisch-lutherischen_kirchengesangbuchs.pd
https://selk-gesangbuch.de/media/zur_grafischen_gestaltung_des_neuen_evangelisch-lutherischen_kirchengesangbuchs.pd


Umschau 47 
 

 

bekannt ist. Die Hauptmerkmale sind hier: kein Introitus, aber dafür Psalmodie 

im Anschluss an die alttestamentliche Lesung (S. 36-39). In dieser Ordnung gibt 

es eine optionale Epiklese (Bitte um den Heiligen Geist), eine Akklamation, eine 

Anamnese (Heilsgedächtnis), und eine Weitergabe des Friedensgrußes unter den 

Gemeindegliedern (S. 40-43). Bemerkenswerterweise ist Ordnung 2 identisch 

mit der Ordnung des Gottesdienstes im Evangelischen Gesangbuch (EG) der 

Landeskirchen in Bayern und Thüringen.7 

 

Einer der problematischsten Aspekte des neuen Gesangbuches besteht sowohl in 

dem Apostolischen als auch Nicänischen Glaubensbekenntnis. SELK-Gemein-

den können jetzt auch die aus dem Jahre 1971 stammende „revidierte Version“ 

dieser Bekenntnisse verwenden – die Version, die von den zum Lutherischen 

Weltbund (LWB) gehörigen Landeskirchen revidiert wurde.8 Diese LWB-Kir-

chen haben die Zeile „niedergefahren zur Hölle“ umgewandelt in „hinabgestie-

gen in das Reich des Todes“. Folgende Erläuterung wird durch eine Fußnote be-

reitgestellt: „Gemeint ist ein Ort (endgültiger) Gottesferne“. Die gleiche mehr-

deutige Aussage erläutert ebenso das unveränderte Glaubensbekenntnis. Dabei 

ist diese Glosse selbst schon problematisch. Die Hölle sollte gewiss nicht als ein 

Ort beschrieben werden, wo der unendliche, allgegenwärtige Gott abwesend oder 

von dem er weit entfernt ist. Was die Hölle schlimm macht, ist nicht Gottes Ab-

wesenheit, sondern seine Vergeltung übende Gegenwart (Mt 10,28; vgl. Ps 

139,8). Die revidierte Version des Apostolikums nimmt außerdem die Formulie-

rung „Gemeinschaft der Heiligen“ als Übersetzung für „communionem sancto-

rum“ auf, welche (auch wenn sie mit der LCMS-Übersetzung der Glaubensbe-

kenntnisse übereinstimmt) dennoch im Widerspruch zu Luther im GK II 49 

(BSELK, S. 1062)9 steht. Die Fußnote scheint mir hier ebenfalls falsch zu sein. 

Mit „Gemeine der Heiligen“ meinte Luther eine „Versammlung heiliger Leute“ 

und nicht „die ‘allgemeine Kirche‘“. Und während Luther zwar auch von solchen 

wusste, die die Wendung communio sanctorum verstanden haben als „Gemein-

schaft an den heiligen Dingen“ (d.h. die Gnadenmittel, oder konkret den Leib 

und das Blut Christi im Abendmahl), hielt er dies nicht für die buchstäbliche 

Bedeutung der Worte (GK II 49-51; BSELK, S. 1062–1064). Die revidierte Ver-

sion des Nicänischen Glaubensbekenntnisses unterscheidet sich wiederum von 

                                                      
7 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Ausgabe für die Evange-

lisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thüringen, 2. Auflage (München: Evangelischer Pressever-
band für Bayern e.V., 1995), 1145–59, Nr. 679. 
8 Anm. d. Red.: Die Freigabe der sog. ökumenischen Fassungen des Apostolischen und Nicänischen 

Credos für den gottesdienstlichen Gebrauch in der SELK ist auch aus Sicht der Redaktion ein Fehler 
gewesen, hat aber mit dem neuen Gesangbuch nichts zu tun. Sie erfolgte bereits 2007 durch die 11. 

Kirchensynode der SELK aufgrund einer, auf einer Fehlinterpretation des Gutachtens der Theologi-

schen Kommission beruhenden Vorlage des Allgemeinen Pfarrkonventens (APK). Es ist bedauerlich, 
dass seitdem, aber eben nicht erst seit Erscheinen des ELKG² oder in ursächlichem Zusammenhang 

damit, in der SELK der christliche Glaube nicht mehr in allen Gemeinden mit denselben Worten be-

kannt wird. Bekenntnis heißt griechisch „homologia“: auf dieselbe Weise sprechen. Was dies für die 
behauptete Lehr- und Bekenntniseinigkeit der SELK bedeutet, mag jeder selbst ermessen. 
9 Irene Dingel, ed., Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche: Vollständige 

Neuedition (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014), abgekürzt „BSELK“. 



48 Benjamin T. G. Mayes 

  
dem Wortlaut der lateinischen Tradition als auch von dem Konkordienbuch 

(1580/1584), indem es die erste Person Plural verwendet: „Wir glauben“ anstelle 

von „Ich glaube“.  

Die alternativen Glaubensbekenntnisse werfen Fragen auf. Warum sollte die 

SELK es ihren Gemeinden erlauben wollen, das Bekenntnis von FC XI und 

Christi Niederfahrt in die echte Hölle zu vermeiden? Sind sogenannte „ökume-

nische“ Versionen von Texten, die mit den häretischen LWB-Kirchen geteilt 

werden, ein hinreichender Grund, um das Bekenntnis der Kirche von der Höllen-

fahrt der Mehrdeutigkeit preiszugeben? Warum sollte der Gebrauch dieser „al-

ternativen“ Glaubensbekenntnisse jetzt10 auf den Weg gebracht werden, während 

sie doch für eine frühere Generation der SELK für den Gebrauch nicht genehmigt 

wurden, und während zuvor doch ihre Fehler dargelegt wurden?11 

 

Beichte: Die Tradition der Gemeinsamen Beichte in der SELK ist wertvoll. Das 

neue Gesangbuch bewahrt diese wertvolle Tradition, und Pastoren der LCMS 

sollten dies zur Kenntnis nehmen. Die Gemeinsame Beichte wird als ein eigen-

ständiger Gottesdienst behandelt, normalerweise mit mehreren Liedern, Psalmen 

und einer Predigt. Als zu bevorzugende Option wird die Erteilung der individu-

ellen Absolution durch Handauflegung vor dem Altar angesehen. Eine allge-

meine Absolution ist ebenso erlaubt, wird aber nicht als die übliche Option an-

gesehen. Der Gebetsteil enthält einen Beichtspiegel mit nach dem Dekalog ge-

ordneten Fragen, die der Selbstprüfung dienen sollen. Bemerkenswerterweise 

kommen die Themen Keuschheit und Unzucht beim Sechsten Gebot ungenügend 

zur Sprache.12 

 

Lektionar: Das Lektionar im neuen Gesangbuch stimmt größtenteils mit dem 

des alten Gesangbuchs überein. Ein Ein-Jahres-Lektionar, in welchem die Evan-

geliumslesungen meistens mit denen des Ein-Jahres-Lektionar des LSB überein-

stimmen, ist die einzige verfügbare Option. Jedoch hat das ELKG2 sehr oft nicht 

die historischen Episteln und Introitus13. Die anstelle dessen eingesetzten Epis-

teln sind anscheinend so ausgewählt, dass sie zu dem Thema der Evangeliums-

lesung passen. (Dagegen sind im LSB die historischen Evangelien, Episteln und 

Introitus vorhanden, aber die alttestamentliche Lesung wird passend zum Evan-

gelium ausgewählt.) Das neue Gesangbuch stellt normalerweise nur eine jewei-

lige Lesung zur Verfügung, während das alte Gesangbuch (wie das LSB im Ein-

                                                      
10 Anm. d. Red.: vgl. Fußnote 8 
11 Gotthilf Döhler, “Altes oder ‘neues’ Apostolikum? Sieghafte Höllenfahrt Christi oder schrecklicher 
Abstieg in das Reich des Todes?,” Lutherischer Rundblick 21, Nr. 4 (1973): 210–32; Gotthilf Doehler, 

“The Descent Into Hell,” übersetzt von Walter C. Daib, The Springfielder 39, Nr. 1 (1975): 2–19. 
12 Ein besserer Beichtspiegel findet sich in Jobst Schöne, Ich bekenne (Berlin: Evangelische Verlags-
anstalt, 1974). 
13 Anm. d. Red.: Die neue Perikopenordnung der SELK wurde vollkommen unabhängig von der An-

nahme des neuen Gesangbuches durch die in der SELK hierfür zuständigen Organe angenommen. Die 
Kritik des Verf. an der der Perikopenordnung ist nicht pauschal von der Hand zu weisen, betrifft aber 

nicht das neue Gesangbuch, dessen Verantwortliche diese neue Perikopenordnung nicht beeinflussen 

konnten, sondern zu übernehmen hatten. 



Umschau 49 
 

 

Jahres-Lektionar) manchmal sowohl die historische als auch die alternative Le-

sung anbietet. Das neue Gesangbuch lässt die historische Lesung manchmal 

gänzlich aus. Die historische Epistel für den 14. Sonntag nach Trinitatis z.B. ist 

Gal 5:16-24 (handfeste Paränese). Das neue Gesangbuch bietet stattdessen Röm 

8,14-17, wobei V. 12-13 (enthalten im alten Gesangbuch) ausgelassen werden, 

wodurch die apostolische Drohung mit dem Tod für alle, die nach dem Fleisch 

leben, entfernt wird. 

Eine weitere bemerkenswerte Veränderung im Kirchenjahr findet sich am 10. 

Sonntag nach Trinitatis. 

Unter den Nummern 56 und 57 werden zwei Proprien für zwei thematisch unter-

schiedlich akzentuierte Israelsonntags-Feiern angeboten. Das erste unter Nr. 56 

hat – wie aus dem Untertitel deutlich wird – den Schwerpunkt beim Verhältnis 

zwischen Kirche und Israel mit dem Evangelium Mk 12, 28-34 gesetzt.  

Das zweite unter Nr. 57 – ebenfalls im Untertitel erkennbar – ist das Proprium 

für den Gedenktag der Zerstörung Jerusalems mit dem alten Evangelium Lk 19, 

41-48.  

Meiner Meinung nach ist schon die Benennung „Kirche und Israel“ der Nummer 

56 problematisch, wonach die Versammlung der christlichen Kirche das neue 

Israel ist (Röm. 9,6; Gal. 6, 15-16). Freilich ist das Thema des Verhältnisses zwi-

schen Christen und Juden sehr schwierig. Besonders in Deutschland. Auch 

scheint es mir problematisch, dass Gemeinden die historischen Proprien des 10. 

Sonntags nach Trinitatis mit dem Weinen Christi über Jerusalem jetzt vermeiden 

könnten. Wahrscheinlich war das nicht die Absicht der Gesangbuchkommis-

sion14, aber die Gefahr scheint mir vorhanden, dass Gemeinden diese schwieri-

gen, aber wichtigen biblischen Texte der historischen Proprien (Nr. 57) umge-

hen. 

Ein neuer Bußtag mit vollständigem Proprium wird für den 27. Januar zur Ver-

fügung gestellt: „Tag des Gedenkens an die Opfer des Nationalsozialismus“ 

(367-368, Nr. 79). Die besonderen Gottesdienste für die Heilige Woche und für 

Ostern sind für die Gemeindeglieder in der Kirchenbank abgedruckt. Am Grün-

donnerstag kann der Pastor optional eine Fußwaschung vollziehen. 

 

Lieder: Das neue Gesangbuch lässt so gut wie immer die Wahl zwischen zwei 

Gradual – bzw. Hauptliedern. Häufig gehört das zweite Hauptlied auch zu den 

neueren oder neuen Liedern. Die Lieder in jedem Abschnitt beginnen normaler-

weise mit den altkirchlichen Liedern oder mit denen aus der Reformationszeit, 

gefolgt von späteren, moderneren Liedern, Jahrhundert für Jahrhundert. Insge-

samt gibt es 700 Lieder (im Vergleich zu 561 im alten Gesangbuch); 19 von 

Luther (im Vergleich zu 35); 4 von Melanchthon (im Vergleich zu 6); 39 von 

Paul Gerhardt (im Vergleich zu 40); 14 von Nikolaus Herman (im Vergleich zu 

12); 12 von Johann Heermann (im Vergleich zu 16); 6 von Johann Walter 

(ebenso viel wie im alten Gesangbuch); 10 von Michael Weisse (ebenso viel wie 

im alten Gesangbuch); und 13 von Jochen Klepper (gest. 1942) (im Vergleich zu 

                                                      
14 Anm. d. Red.: Vgl. Fußnote 13 



50 Benjamin T. G. Mayes 

  
11). Lieder aus dem 16., 17., 18., 20. und 21. Jahrhundert sind zahlreich vorhan-

den. Vorreformatorische Lieder und Lieder aus dem 19. Jahrhundert sind um ei-

niges geringer an Zahl. Der Abschnitt zu den liturgischen Melodien bietet eine 

beeindruckende Fülle von altkirchlichen und modernen musikalischen Fassun-

gen der liturgischen Stücke (Nr. 100–194). 

 

Psalmen: Das Singen von Psalmen wird derzeit sowohl im amerikanischen Lu-

thertum15 als auch in der SELK gepflegt. Neben gregorianischen Fassungen der 

Psalmen bietet das ELKG2 mehrere verschiedene Arten von Psalmen: antipho-

nisch, responsorial, anglikanisch und andere. Bei den Psalmen des neuen Ge-

sangbuches handelt es sich um eine Art Kompromiss zwischen dem einfachen, 

universal-punktierten System des LSB, welches keine vorgeschriebene Musik 

bietet, und der Methode des neuen Psalters der Wisconsin Synode (WELS), wel-

cher mehrere musikalische Fassungen für jeden einzelnen Psalm bietet.16 Nie-

mand kann mit absoluter Gewissheit sagen, welche Methode die Psalmen effek-

tiver in die Münder und Herzen unserer Gemeindeglieder befördert. Wenn eine 

musikalische Fassung zu kompliziert ist, dann wird die Gemeinde den entspre-

chenden Psalm nicht singen und wird ihn eventuell auch nicht einmal mehr lesen. 

Auf der anderen Seite wird eine vorgeschriebene und einzigartige Melodie den 

Leuten helfen, Psalmen auswendig zu lernen, und ich bin gewiss, dass dies zu 

einer Liebe für die Psalmen führen wird. ELKG2 schreibt eine musikalische Fas-

sung pro Psalm vor, bietet aber viele verschiedene musikalische Varianten. Der 

Psalmton des Introitus wechselt jeden Sonntag, was den Gemeinden Schwierig-

keiten im Lernen bereiten dürfte. Während das alte Gesangbuch vier Psalmtöne 

für den Introitus verwendet (I, IV, V, VIII), verwendet das neue alle verfügbaren 

Psalmtöne für den Introitus. Neue, durchkomponierte gregorianische Antiphonen 

werden zur Verfügung gestellt, mit der Wahlmöglichkeit zwischen zwei An-

tiphonen für jeden Sonntag: eine kompliziertere und eine einfachere. Dadurch 

werden die Gottesdienste der SELK an Schönheit gewinnen, aber auch an 

Schwierigkeit. Das Gesangbuch schlägt vor, den gleichen Introitus für mehrere 

Sonntage hintereinander zu benutzen, falls die neuen Introitūs zu schwer sein 

sollten (S. 48). 

 

Die gregorianischen Psalmtöne haben sich verändert. Im ELKG1 wird der ger-

manische Choraldialekt des gregorianischen Gesangs verwendet (der Musikstil, 

der nördlich der Alpen fortbestand), welcher auch von Deutschen während der 

Reformationszeit verwendet wurde. Das neue ELKG2 verwendet den römischen 

Choraldialekt des gregorianischen Gesangs, wie er üblicherweise in römisch-ka-

tholischen und anglikanischen liturgischen Büchern vorzufinden ist. (Vergleiche 

die Mediatio [Mittelkadenz] des VIII. Psalmtones im alten wie im neuen Gesang-

buch.) Das wirft folgende Frage auf: Warum sollte die SELK die Musik des 

                                                      
15 Z.B. Wisconsin Evangelical Lutheran Synod, Christian Worship Psalter (Waukesha, WI: Northwest-
ern Publishing House, 2021); Benjamin T. G. Mayes, The Brotherhood Prayer Book, 2nd ed. (Kansas 

City, KS: Emmanuel Press, 2007). 
16 Wisconsin Evangelical Lutheran Synod, Christian Worship Psalter. 



Umschau 51 
 

 

gregorianischen Gesangs, die in ihren Gemeinden gut etabliert ist und eine hand-

feste lutherische Vorgeschichte hat, verändern?17 

 

Andere Psalmen verwenden eine responsoriale Fassung. Responsoriale Psalmen 

werden von LCMS-Gemeinden derzeit nicht wirklich verwendet, aber die Bei-

spiele aus dem neuen ELKG2 zeigen, wie schön und gewinnbringend sie sein 

können. Der Chor oder der Kantor singt die Verse und die Gemeinde singt einen 

kurzen Antwortruf nach jedem Vers. Auf diese Weise werden die Gemeindeglie-

der am Ende eine kurze Bibelstelle oder ein Gebet auswendig gelernt haben, wo-

bei nicht zu viel musikalische Fähigkeit von ihnen verlangt wird. Ein gutes Bei-

spiel im ELKG2 ist Psalm 31 (Nr. 810) mit dem Antwortruf „Meine Zeit in dei-

nen Händen“. 

 

Liturgie der Stundengebete: Die Mette und die Vesper im ELKG2 enthalten 

zusätzliche Gebete und Responsorien, die in älteren Gesangbüchern der SELK 

nicht zu finden sind (Nr. 900, 905, 909, 910; 920, 925, 929 und 930). Die neue 

Mette erwähnt nicht die Option, auch das Te Deum zu verwenden. Die Auswahl 

der Texte scheint die Stundengebete zu verallgemeinern, wodurch sie weniger 

lehrhaft werden. Anstelle des Responsoriums der alten Vesper, welches das Wort 

Gottes mit Ps 119,105 preist, steht jetzt ein eher allgemeiner Lobpreis der Werke 

Gottes aus Ps 92,5. Die Wechselgebete oder Preces (ein altbewährter Bestandteil 

der Liturgie der Stundengebete im deutschen Luthertum) im alten ELKG1 waren 

Schriftzitate, welche Sünde bekennen und für die Kirche und Mission bitten. Die 

neuen Preces sind außerbiblische Sprüche, welche sehr allgemein gehalten sind, 

und deren Schwerpunkt nicht auf Sünde und Seligkeit, sondern auf weltliche 

Sorge und Hilfe, Friede und Gerechtigkeit liegt (S. 1468–1469, Nr. 929–930). 

Die Kollektengebete für die Tage der Woche (ein weiterer altbewährter, deut-

scher lutherischer Bestandteil) wurden geringfügig verändert. Aus der Montags-

kollekte wird die Erwähnung von „Sünde“ entfernt (vgl. S. 1470 im neuen und 

S. 280 im alten Gesangbuch). Das neue Gesangbuch entfernt außerdem das Kol-

lektengebet, das am Ende der Vesper Sünde bekennt (alt S. 282 im Vergleich zu 

neu S. 1471).18 

Die Komplet ist nun geschlechtsneutral (gegendert). Die alte Version begann mit 

„Brüder, betet um Gottes Segen!“ (ELKG1, S. 283). Das wird nun ausgelassen 

(Nr. 933). Ebenso wird das „Brüder“ in der Lesung aus 1 Petr 5,8 ausgelassen. 

Das alte Gesangbuch hatte ausschließlich einen Mann für die Leitung dieses Got-

tesdienstes vorgesehen. „Wir bekennen Gott, dem Allmächtigen, und dir, 

                                                      
17 Vgl. Otto Brodde, “Evangelische Choralkunde,” in Leiturgia: Handbuch des evangelischen Gottes-

dienstes, Band 4 (Kassel: Johannes Stauda-Verlag, 1961), 343–557, besonders 474–76. 
18 Anm. d. Red.: Die Entscheidung der beschlussfassenden Gremien der SELK, die bisherigen Stun-
dengebete durch die neuen Fassungen der EKD bzw. VELKD nach Text und Ton zu ersetzen, kann zu 

Recht kritisiert und in Frage gestellt werden. Die Unterschiede sind gering, aber im Vollzug störend 

und meist nicht nachvollziehbar. Fairerweise muss jedoch eingeräumt werden: Es war urheberrechtlich 
offenbar nicht möglich, die alte Version sprachlich zu ändern, sodass nur die Alternative „alles, Text 

und Töne alt oder alles neu“ blieb. Die entsprechenden Entscheidungen sind nicht in der Gesangbuch-

kommission, sondern auf dem APK und der Kirchensynode der SELK getroffen worden. 



52 Benjamin T. G. Mayes 

  
Bruder…“19 Das neue Gesangbuch erlaubt einer Frau die Leitung dieses Gottes-

dienstes: „und dir Bruder (Schwester)“ (S. 1473, Nr. 934). Die Komplet ist au-

ßerdem hinsichtlich weiterer dogmatischer Gesichtspunkte schwächer. Die 

zweite Option für das Confiteor (Sündenbekenntnis) vermeidet die Erwähnung 

von Sünde und bekennt nur unzureichende Liebe, wobei ebenso das dreifache 

Schuldbekenntnis ausgelassen wird. Und das darauffolgende Gebet bittet nicht 

darum, zum ewigen Leben gebracht zu werden, sondern nur „zum Leben“ (S. 

1473, Nr. 935). Die SELK hat jetzt genau die gleiche Komplet wie sie im Ge-

sangbuch der zum LWB gehörigen Landeskirchen, dem Evangelischen Gesang-

buch20, zu finden ist, abgesehen von einigen wenigen stilistischen Unterschieden. 

 

Das ELKG2 hat außerdem „Alternative Tagzeitengottesdienste“, vom Konzept 

her ähnlich wie das Morning Prayer und Evening Prayer im LSB. Sie scheinen 

für einen gelegentlichen Gebrauch konzipiert zu sein, da bestimmte Psalmen und 

Lieder bereits in der Ordnung dieser Gottesdienste abgedruckt sind. Man hat 

keine Wahl bei den Psalmen. Für jeden Gebrauch des Gottesdienstes sind diesel-

ben Psalmen festgesetzt. Im Gottesdienstablauf ist ein Lied abgedruckt, auch 

wenn die Anweisungen die Option offen lassen, ein anderes Lied zu verwenden. 

Die Gebete im Morgenlob betonen Danksagung und Lobpreis, und bitten nicht 

um Gottes Bewahrung seiner Kirche vor Sünde und dem Teufel (im Gegensatz 

zu Luthers Morgensegen). Das Mittagslob ist eher ein kurzer Segen als ein Got-

tesdienst. Es hat ein Lied, keine Psalmen, eine kurze Lesung, das Vaterunser und 

keine weiteren Gebete. (Eine ausführlichere Ordnung für ein Mittagsgebet, die 

für den privaten Gebrauch gedacht ist, findet sich auf den Seiten 1574-1576.) 

Das Abendlob ist strukturell dem Morgenlob entsprechend.  Die Gebete und Lie-

der betonen Lobpreis, Frieden, Sorgen und Hilfe, nicht aber Vergebung der Sün-

den, Vorbereitung auf das Sterben, oder den Schutz vor dem Satan durch Engel 

(im Gegensatz zu Luthers Abendsegen). 

In das ELKG2 wurden Taizé-Musik und -Gebetsformen eingegliedert. Gebete 

nach Taizé bestehen aus Liedern, responsorialen Psalmen, Bibellesungen, und 

responsorialen Gebeten im Ektenie-Format. Die Themen beinhalten Lobpreis, 

Friede, Sorgen und Hilfe, nicht aber Vergebung der Sünden, Vorbereitung auf 

das Sterben, oder den Schutz vor dem Satan durch Engel. Diese Gottesdienstord-

nung ist größtenteils identisch mit der im Evangelischen Gesangbuch.21 

 

Die Liturgien zur Adventsandacht und Passionsandacht sind neu für die SELK 

(S. 469-475), aber begegnen zuvor schon im Evangelischen Gesangbuch für Bay-

ern.22 

                                                      
19 Selbständige Evangelisch-Lutherische Kirche, ELKG, 284. 
20 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Bayern und Thüringen, 
1256; Evangelisches Gesangbuch: Württemberg, Nr. 782.2; Evangelisches Gesangbuch: Anhalt, Ber-

lin-Brandenburg, Nr. 786.2. 
21 Vgl. Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Bayern und Thüringen, 
Nr. 725; Evangelisches Gesangbuch: Württemberg, Nr. 787; Evangelisches Gesangbuch: Anhalt, Ber-

lin-Brandenburg, Nr. 789. 
22 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Bayern und Thüringen, Nr. 



Umschau 53 
 

 

 

Andere Rubriken: In nahezu 100 Seiten wird eine reichhaltige Sammlung an 

Gebeten in verschiedener Gestalt für alle Lebenssituationen geboten (S. 1549-

1643). Es gibt eine kurze Kirchengeschichte mit Schwerpunkt auf Gottesdienst 

(S. 1728-1748). Das neue Gesangbuch enthält außerdem Erklärungen zur Theo-

logie des Gottesdienstes (S. 1519-1541), was für die kirchliche Unterweisung 

hilfreich sein wird. Das Gesangbuch bietet die drei ökumenischen Glaubensbe-

kenntnisse, den Kleinen Katechismus und Ausschnitte aus dem Konkordienbuch, 

welche thematisch geordnet sind (S. 1651-1722). In der Ordnung für die Konfir-

mation ist die Frage, ob der Konfirmand beabsichtigt, in der Evangelisch-Luthe-

rischen Kirche zu bleiben, optional (S. 1528). 

 

Die Rolle der Frau: Das neue Gesangbuch ist für den Gebrauch durch weibliche 

Liturgen konzipiert. Wie bereits erwähnt, kann das Sündenbekenntnis (Con-

fiteor) der Komplet optional auch von einer Frau geleitet werden. Außerdem be-

inhalten die Erklärungen für den Gebrauch des Gesangbuches folgende Anwei-

sung: „Die in den Liedern und Gottesdienst- und Andachtsformen verwendeten 

Begriffe für die jeweiligen Dienste (blaue Schriftfarbe) gelten für Personen bei-

derlei Geschlechts, sofern kirchliches Recht dies ermöglicht.“ (S. 14). Das zeigt, 

dass die Frage, ob Frauen Gottesdienste leiten, für das neue Gesangbuch zu den 

Adiaphora gehört, und es sich nicht um eine Lehrfrage handelt.23 Diese egalitäre 

Sichtweise über Mann und Frau findet sich auch im Eheversprechen, welches ein 

und dasselbe für den Ehemann und die Ehefrau ist (S.1535), anstatt der differen-

zierten Komplementarität von Epheser 5 zu folgen, wie es das LSB tut.24 

 

Andere theologisch fragwürdige Aspekte: Mit einem „ö“ kennzeichnet das 

neue Gesangbuch viele Lieder und Texte als ökumenisch, was definiert wird als 

„ökumenische Fassung im deutschen Sprachraum; Übereinstimmung in Text und 

Melodie (Stand 2021)“ (S. 15). Aber wodurch wird eine Sache ökumenisch? Der 

Gebrauch bestimmter Melodien und Texte durch die LWB-Landeskirchen? Oder 

der Gebrauch durch die römisch-katholische Kirche in Deutschland? Und warum 

wird einer Melodie oder einem Text, der eine Besonderheit des konfessionellen 

Luthertums ist, ein geringerer Rang zugemessen? Dieses ökumenische Zurschau-

stellen ist ein weiteres Merkmal, das aus dem Evangelischen Gesangbuch 

                                                      
723-724. 
23 Anm. d. Red.: Diese Interpretation durch den Verf.  gibt den Eindruck wieder, der durch die entspr. 

Formulierung im ELKG² entstehen kann. Die Frage, ob Frauen zum Hirtenamt der Kirche ordiniert 

werden dürfen, ist allerdings in der SELK durch APK und Kirchensynoden wiederholt ganz klar und 
eindeutig als Lehrfrage charakterisiert worden. Strittig ist praktisch ggf., ob der geltende Ausschluss 

von Frauen vom Hirtenamt auch Folgen für deren sonstiges Engagement in Gemeinde und Kirche habe 

und welche. Die Stundengebete der Kirche sind Gemeinde- und Laiengebete. Von alters her leiten 
Laien, auch Frauen (z.B. in Frauenklöstern) diese Stundengebete.  
24 Anm. d. Red.: Das ELKG² bietet lediglich einen ganz kurzen Auszug aus der Trauagende und erhebt 

hier keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Die geltende Agende zitiert Eph. 5 ohne Abstriche. Die noch 
in Konzeption befindliche neue Trauagende wird dies hoffentlich auch tun, da die Theol. Komm. der 

SELK eine entsprechende theologische Vorlage erstellt hat. Vgl. Luth. Orientierung Nr. 11. Hannover 

2016 



54 Benjamin T. G. Mayes 

  
übernommen wird. Man findet es z.B. überall im EG für Bayern. 

 

Das Bestreben, die SELK-Liturgien und Lieder an „ökumenische“ Texte anzu-

passen, ist deshalb äußerst problematisch, weil moderne, von ökumenischen 

Quellen entnommene Liturgien Themen wie Sünde, Vergebung, das Böse, Engel 

und Teufel beharrlich vermeiden.25 Ebenso vermeidet die Psalmenauswahl die 

Verse, welche Fluch und Rache enthalten. Das wirft die Frage auf: Wenn man 

absichtlich bestimmte Themen und Verse aus der Schrift vermeidet, wird dann 

nicht die Theologie verwässert und in der Tat die Aussage der Schrift verzerrt, 

indem essentielle Bestandteile vor den Leuten verheimlicht werden? Wenn es 

der Sinn und Zweck der Liturgie ist, die Gemeindeglieder Glaube und Furcht 

Gottes auf der Grundlage der Schrift zu lehren (vgl. ApolCA XXIV [XII] 3; 

BSELK, S. 617), dann jedoch Teile der Schrift absichtlich vermieden werden, 

wie kann die Leute dann gelehrt werden, was sie wissen müssen?26 

 

Menschen mit Allergien oder einem Alkoholproblem gestattet das neue Gesang-

buch explizit die Kommunion unter einerlei Gestalt (im Widerspruch zu CA 

XXII; vgl. WA Tr 5,203, Nr. 5509). Während zwar der Gebrauch von Trauben-

saft nicht gänzlich verworfen wird, wird zumindest davon abgeraten (S. 1532)27. 

Wem sollte das Abendmahl gereicht werden? Es wird eine Position, die man 

„geschlossenes Abendmahl“ nennen könnte, erläutert (S. 1532), aber das neue 

Gesangbuch scheint es Pastoren auch zu erlauben, solchen das Abendmahl zu 

reichen, deren Glaubenszugehörigkeit sie nicht kennen (im Widerspruch zu CA 

XXV 1; Ap XV [VIII] 40–41, BSELK, S. 536; Ap XXIV [XII] 1, BSELK, S. 

616).28 

 

                                                      
25 Anm. d. Red.: Die Kritik des Verf. an den sog. Ö-Liedern ist aus der Perspektive eines Theologen 

im US-amerikanischen Kontext nachvollziehbar, trifft aber nicht die Situation der Ökumene in 
Deutschland.  Ö-Lieder sind eine Markierung dafür, dass das betreffende Lied die gemeinsame öku-

menische Fassung für alle christlichen Kirchen im deutschen Sprachgebiet ist und somit sowohl in 

römisch-katholischen als auch in evangelischen Gesangbüchern steht. Es gibt weit mehr Ö-Lieder als 
diejenigen, die in das ELKG² aufgenommen wurden. Die Ö-Lieder, die ins ELKG² aufgenommen wur-

den, die also in den EKD-Gesangbüchern und im Gotteslob auftauchen, sind bis zum Erweis des Ge-

genteils, schrift- und bekenntnisgemäß, widersprechen Schrift und Bekenntnis jedenfalls nicht.   
26 Das LSB ist hier auch nicht ganz „unschuldig“. In der Mette und im Morning Prayer wird von Ps 95 

die letzte Hälfte, welche von zentraler Bedeutung für die Botschaft des Hebräerbriefes ist, ausgelassen. 

Von Ps 141 werden im Evening Prayer die Flüche ausgelassen, wodurch aus einem schweren und 
schwierigem Psalm ein schöner und angenehmer gemacht wird. 
27 Anm. d. Red.: Die Verwendung von Traubensaft zum Hl. Abendmahl ist in der SELK grundsätzlich 

und durch mehrere klare Hirtenworte usw. ausgeschlossen worden. Vgl. auch https://www.selk.de/in-
dex.php/a-z/lexikon-w. „In der SELK darf nach biblischen Grundsätzen zur Feier des Hl. Abendmah-

les nur Wein (vergorener Traubensaft) verwendet werden.“(…)  
28 Anm. d. Red.: Die Aussagen von ELKG², Seite 1532 stehen im Einklang mit den in der SELK gel-
tenden Regelungen. Danach gilt: Glaubens- und Bekenntnisgemeinschaft bedingt Abendmahlsgemein-

schaft und Kirchengemeinschaft setzt Abendmahlsgemeinschaft voraus. Der Text des ELKG² besagt 

lediglich, dass die konkrete Sakramentszulassung in der seelsorglichen Verantwortung des zuständigen 
Pfarrers erfolgt, der jemandem, der nicht zur SELK gehört, aber aus individuellen Gründen die Sakra-

mentszulassung begehrt, die Voraussetzungen und Bedingungen zu erläutern und dann zu entscheiden 

hat. Dies steht vollkommen im Einklang mit CA XXV. 

https://www.selk.de/index.php/a-z/lexikon-w
https://www.selk.de/index.php/a-z/lexikon-w


Umschau 55 
 

 

Zusammenfassung: Das neue ELKG2 beinhaltet viel Gutes, aber teilweise auch 

ernstzunehmende beunruhigende Theologie. Zu den guten Teilen gehören reich-

haltige gottesdienstliche Musik und liturgische Ordnungen, die Psalmodie, und 

die breite Auswahl an alten und neuen Liedern. Die theologisch besorgniserre-

genden Teile können folgendermaßen zusammengefasst werden: (1) ökumeni-

sche Priorität, woraus die alternativen Versionen der Glaubensbekenntnisse und 

die theologisch schwachen Ordnungen für Gottesdienste, welche von den LWB-

Landeskirchen übernommen wurden, resultieren. (2) Egalitärer Feminismus. 

Wie lange kann eine Kirche Liturgien, welche egalitären Feminismus bekräfti-

gen, verwenden, bis sie definitiv verworfen hat, was die Schrift zur Schöpfungs-

ordnung und zur Komplementarität von Mann und Frau sagt? Schon jetzt werden 

in der SELK die Stimmen, die sich für weibliche Pastoren einsetzen, nicht zu-

rechtgewiesen, geschweige denn diszipliniert.29 Von nun an können diese Stim-

men sich auch auf ihr neues Gesangbuch berufen.30 Für konservative Pastoren 

der SELK wird es schwer werden, gegen das zu lehren, was das Gesangbuch 

explizit sagt, nämlich wenn sie lehren wollen, dass Frauen keine öffentlichen 

Gottesdienste leiten sollten, oder dass die Glaubensbekenntnisse, die von den 

LWB-Landeskirchen verwendet werden, häretisch sind und niemals verwendet 

werden sollten. 

 

Schönes und Erbauliches steht neben Problematischem im neuen Gesangbuch. 

                                                      
29 Z.B. hat selk_news am 18. November 2022 Werbung für eine neue Ausgabe einer YouTube Reihe 

von inFOyer gemacht, welche die Frauenordination befürwortet. https://www.selk.de/in-

dex.php/newsletter/9037-infoyer-mit-neuer-ausgabe-18-11-2022. 
30 Anm. d. Red.: In der SELK gelten vorübergehend und bis zu einer endgültigen Regelung folgende 

Regelungen: 

1. Zum Hirtenamt der Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung können nach dem Zeugnis der 
hl. Schrift nur Männer ordiniert werden. (Grundordnung der SELK Art. 7[2] und div. APK- und Kir-

chensynodalbeschlüsse) 

2. Nichtordinierte Männer und Frauen haben aufgrund ihrer Taufe (und Konfirmation) Anteil am Auf-
trag der Evangeliumsbezeugung.  

3. Das Amt-Ämter-Dienste-Papier der SELK (https://www.selk.de/download/Amt-Aemter-

Dienste_Luth-Orientierung-8.pdf) regelt biblisch-theologisch begründet, dass alle Lehre und Verkün-
digung in einer Kirchgemeinde in der persönlichen Verantwortung des zuständigen Pfarrers zu erfol-

gen hat, der also persönlich mit allen (ggf. lehr- und dienstrechtlichen) Konsequenzen für die öffentlich 

im Bereich seiner Parochie verkündigten Inhalte haftbar ist. 
4. Die geltende Lehre der SELK besagt: Die Ordination von Frauen zum Hirtenamt der Kirche ist nicht 

schrift- und bekenntnisgemäß. Die Amtshandlungen ordinierter Frauen werden als ungültig oder zu-

mindest ungewiß angesehen.  
5. Der geltende Kompromiss (APK-Beschluss) besagt: Derzeit ist die Äußerung einer von der gelten-

den Lehre der SELK abweichenden Meinung (noch) nicht kirchentrennend. Die Pfarrer der SELK sind 

verpflichtet, die geltende Lehre der SELK nach innen und außen zu vertreten. 
6. Die Leitung von Stundengebeten, Andachten, Lesegottesdiensten usw. bei denen die Schriftausle-

gung (sowie alle anderen Verkündigungsbestandteile wie Gebete usw.) in der Verantwortung des zu-

ständigen ordinierten Pastors liegen und von diesem auch verantwortete werden, ist unter diesen Vo-
raussetzungen auch nichtordinierten Männern und Frauen nach den geltenden Regeln der SELK ge-

stattet. 

 
 

 

https://www.selk.de/index.php/newsletter/9037-infoyer-mit-neuer-ausgabe-18-11-2022
https://www.selk.de/index.php/newsletter/9037-infoyer-mit-neuer-ausgabe-18-11-2022
https://www.selk.de/download/Amt-Aemter-Dienste_Luth-Orientierung-8.pdf
https://www.selk.de/download/Amt-Aemter-Dienste_Luth-Orientierung-8.pdf


56 Benjamin T. G. Mayes 

  
Es gibt viel Mehrdeutigkeit, Vielseitigkeit und Vielfalt. Es handelt sich um ein 

schönes Buch, aber es wäre besser, wenn das alte Gesangbuch weiterhin gedruckt 

werden würde. 

 
 



Von Büchern 57 

  

 

Von Büchern  

 

Sascha Salatowsky, Joar Haga (Hg.), Frühneuzeitliches Luthertum. Inter-

disziplinäre Studien (Gothaer Forschungen zur Frühen Neuzeit 20), Franz Stei-

ner Verlag, Stuttgart 2022, ISBN 3-515-13222-0, 338 S., 71,- €. 

 

Der vorliegende Band dokumentiert die Ergebnisse eines Forschungsnetzwerks, 

das zwischen 2016 und 2019 unter dem Titel „Lutherische Orthodoxie revisited. 

Konfessionelle Muster zwischen Identitätsverpflichtung und ‚Weltoffenheit‘“ 

Theologen und Historiker aus verschiedenen Ländern zusammenführte. Die Zwei-

poligkeit dieser Arbeit skizziert zunächst einleitend Sascha Salatowsky. Diese be-

steht in einer Kombination zwischen kollektiver Weiterarbeit an der begrifflichen 

Umschreibung dessen, was die einen „lutherische Konfessionskultur“ (Thomas 

Kaufmann) andere als „lutherische Orthodoxie“ bezeichnen, auf der einen Seite 

und sachlichen Tiefenbohrungen andererseits. So bildet die Wahl des Buchtitels 

letztlich den im Netzwerk erzielten Erkenntnisstand ab, wonach die Rede vom 

„frühneuzeitlichen Luthertum“ die Vielfalt der Perspektiven und Aspekte jener 

Epoche sowie ihren Prozesscharakter treffender abbilde als die bisher üblichen 

Redeweisen von „Orthodoxie“ oder „Konfessionskultur“. Begrüßenswert an die-

sem Ansatz ist ohne Zweifel die Weitung der Perspektive über das Genre der 

„Dogmatik“ hinaus, die lange Zeit – bei Anhängern wie bei Gegnern der „Ortho-

doxie“ – fast ausschließlich wahrgenommen wurde. Dies hat zu manchen Fehlur-

teilen geführt hat, die bis heute wirksam sind.  

Einen Einblick in Besonderheiten der Orthodoxie in Skandinavien bietet Sivert 

Angel, Norwegen, mit seiner Einführung in den Konflikt um den dänischen The-

ologen Niels Hemmingsen (1513-1600), gegen dessen Theologie insbesondere aus 

dem eng mit Dänemark verbundenen Kursachsen gravierende Kritikpunkte vor-

gebracht wurden. Die sächsischen Theologen sahen im dänischen Kollegen einen 

Vertreter des Kryptocalvinismus und hegten den Verdacht, dieser wolle Dänemark 

vom Luthertum wegbewegen. Freilich erfuhr Hemmingsen die Unterstützung und 

den Schutz seines Königs im Gegenzug für seine die Einheit des Königreiches 

stabilisierende innerprotestantisch ausgleichende Theologie. So gibt dieser Bei-

trag nicht nur Einblicke in die europäische Dimension der Lehrstreitigkeiten, die 

zur Konsolidierung des Luthertums führten, sondern auch in die Spannung zwi-

schen Staatsräson und theologischer Wahrhaftigkeit.  

Hendrikje Carius nimmt unter dem Titel „Fürstinnen und Theologen im frühneu-

zeitlichen Luthertum“ insbesondere den Briefwechsel zwischen der von Haus aus 

reformierten Herzogin Christine von Eisenach und dem lutherischen Theologen 

Johann Gerhard in den Blick. Von den in der Forschungsbibliothek Gotha erhal-

tenen 110 Briefen Gerhards an Fürstinnen sind die meisten an Christine gerichtet, 

die eine Tochter des Landgrafen Wilhelm IV. von Hessen-Kassel war und 1598 

Johann Ernst von Sachsen-Eisenach geheiratet und ehevertraglich zugesichert 



58 Von Büchern 

  

bekommen hatte, reformiert bleiben zu dürfen. Ausgangspunkt des theologisch 

intensiven Briefwechsels war eine Predigt Gerhards in Coburg im Jahr 1606, die 

die Fürstin beeindruckt hatte. Ähnlich wie im Konflikt zwischen Sachsen und Dä-

nemark um Hemmingsen agierten auch hier die Protagonisten teilweise im Ver-

borgenen, denn Gerhard widersetzte sich mit seinem fortgesetzten Austausch ei-

nem Kommunikationsverbot durch seinen Herzog Johann Casimir von Sachsen-

Coburg und erwies sich keineswegs als „obrigkeitsgehorsam“, sah er sich doch in 

den Fragen der Fürstin mit heilsrelevanten Gewissenskonflikten konfrontiert. Un-

ter dem Einfluss Gerhards vollzog Christine schließlich den Konfessionswechsel. 

Gerhard ging mit ihr „auf Augenhöhe“ um und widmete der Fürstin den fünften 

Band seines großen Werkes „Schola Pietatis“.  

 

Der US-Amerikanische Gelehrte Daniel Gehrt, langjähriger Mitarbeiter an der 

Forschungsbibliothek in Gotha, widmet sich in einem ausführlichen Beitrag in 

englischer Sprache dem Privatstudium lutherischer Pfarrer in der damaligen Zeit 

(„Beyond the Institution. Private Studies in the Theological Education of Lutheran 

Pastors and Scholars“). Damals war es möglich, Theologie zu studieren und ohne 

akademischen Abschluss eine Anstellung zu finden. Abschlüsse waren erforder-

lich für Doktoren (Gelehrte), aber nicht allgemein für Pastoren. Gehrt weist nach, 

dass sich die im Luthertum führenden Fakultäten in Wittenberg und Jena durch 

„highly flexible, cross-disciplinary curricula“ (91, vgl. 128) auszeichneten. Viele 

Vorlesungen zogen sich über Jahre hin, so dass die meisten Studenten nur Aus-

schnitte davon im institutionellen Rahmen wahrnehmen konnten. Das ging aber 

nicht mit einem Qualitätsverlust einher, sondern wurde durch extensives Eigen-

studium aufgewogen. Wichtig hierfür waren neben Mentoren Anleitungen zum 

Eigenstudium („rationes studii theologici“, 93). Gerth führt in seiner Untersu-

chung die Ansätze bei Nieden (über Wittenberg) und Kaufmann (über Rostock) 

weiter und zeigt, dass die Geschichte der Anleitungen zum Eigenstudium bereits 

bei Melanchthon beginnt und prominente Namen wie Chytraeus, Strigel, Flacius, 

Weller, L. Osiander, Gerhard und Glassius aufzuweisen hat, in deren Schriften der 

Verfasser repräsentative Einblicke gibt. Erst in der Spätorthodoxie war die Aka-

demisierung der Pfarrerschaft fortgeschritten, wobei aber das Privatstudium wich-

tig blieb, da das Theologiestudium als lebenslange Aufgabe galt. 

 

Joar Haga, Norwegen, nimmt das in letzter Zeit auch in Deutschland wiederholt 

erforschte Feld der Reformationsjubiläen am Beispiel der 200-Jahrfeier 1717 in 

Dänemark in den Blick. Dabei ergibt schon der Vergleich mit dem Jubiläum 1617 

markante Unterschiede hinsichtlich der politischen Verzweckung der Reformation 

zugunsten des aufkommenden Absolutismus (1617 kniete der König am Altar; 

1717 die Kirche vor dem König) und zugunsten der Profilierung gegenüber be-

nachbarten nordischen Staatsgebilden.  

  

Jan van de Kamp, Niederlande, wirft einen Blick auf „Konfessionelle und inter-

konfessionelle Aspekte eines Reformprogramms“ in Gestalt von Theophil Groß-

gebauers „Wächterstimme auß dem verwüsteten Zion“ (1661). Hier wird deutlich, 

dass gerade auf dem Feld der Erbauungsliteratur der interkonfessionelle 



Von Büchern 59 

  

 

Austausch (in diesem Fall mit dem Werk des reformierten Theologen Willem Tee-

linck) vielfältig war. Stefan Michel schreibt einen äußerst lesenswerten „Beitrag 

zur Predigtgeschichte“. Konkret veranschaulicht er das Thema „Emblematische 

Predigt in Dresden um 1700“ anhand von instruktiven Einblicken in die Predigt-

tätigkeit von Samuel Benedikt Carpzov, Paul Christian Hilscher und Valentin 

Ernst Löscher an der Kreuzkirche, die jeweils jahrgangsweise zum Teil in mehr-

bändigen Sammelbänden dokumentiert wurde. Emblemkunst und gepredigtes 

Wort beleuchteten sich hier gegenseitig in Entsprechung zur lutherischen Lehre 

von Schöpfung und Erlösung. Den späteren Pietisten war das zu bild-lastig, den 

Aufklärern gar zu geschmacklos.  

 

Sascha Salatowsky zeichnet sodann sehr detailliert Johann Gerhards Bildungsweg 

nach. Da über diesen nicht nur eine auf Gerhards Tagebuch basierende Biographie 

von Erdmann Fischer vorliegt, sondern zudem sein umfangreicher Nachlass in die 

Bestände der Herzog-Ernst-Bibliothek Gotha eingegangen ist, ist der spätere 

Jenaer Dogmatik-Professor für eine solche Untersuchung gut geeignet. Hier lassen 

sich die „Erfordernisse einer Mikrogeschichte“ (208) auf erhellende Weise in die 

Tat umsetzen. So beleuchtet der Autor Gerhards Schulzeit (unter Sichtung etwa 

der hinterlassenen Schulhefte), sein Philosophiestudium in Wittenberg, sein an-

schließendes Medizin- und Theologiestudium ebendort sowie seine „Peregrinatio 

Academica“, die ihn zu Begegnungen mit prominenten Gelehrten seiner Zeit in 

Gießen, Frankfurt, Heidelberg, Stuttgart, Tübingen, Straßburg, Worms, Heidel-

berg, Magdeburg, Braunschweig, Wolfenbüttel und Gro-ningen führte. Neben den 

akademischen Stationen und Methoden fällt Licht auch auf die Krankheitsge-

schichte sowie die seelischen Anfechtungen, die Gerhard schon in jungen Jahren 

durchlitt und mit Hilfe seiner Seelsorger durchstand. Salatowsky schlägt Schnei-

sen und weist auf Desiderate der Forschung hin, etwa was eine sorgfältige Unter-

suchung der erhaltenen Briefe Gerhards betrifft.  

 

Beate Agnes Schmidt wendet sich mit Michael Praetorius einem lutherischen 

Komponisten zu. Dabei gilt ihr Interesse der Verbindung von „Musik und End-

zeiterwartung“. Letztere gehört geradezu zur Signatur jener Zeit. Bei Prätorius ka-

men bereits in der Kindheit traumatische Erfahrungen hinzu, da sein Vater als lu-

therischer Pfarrer und Gegner des Interims wiederholt ins Räderwerk der Mächti-

gen geriet und mehrmals um des Glaubens willen vertrieben wurde, so dass der 

Sohn weitgehend bei Verwandten aufwuchs. Prätorius wirkte an den damals lu-

therischen Höfen von Dresden, Halle und vor allem Wolfenbüttel. In seinen Kom-

positionen, insbesondere seinen „Zions-Musen“ („Musae Sioniae“, 1605-1610 pu-

bliziert), ging es u. a. darum, einen Vorgeschmack der Himmelsmusik etwa durch 

Mehrchörigkeit irdisch zur Darbietung zu bringen. Dabei bildet seine Musik nicht 

so sehr apokalyptische Diesseitserfahrungen als vielmehr die Vorfreude auf die 

himmlische Vollendung ab. Das wird besonders schön an Prätorius‘ Verarbeitung 

des Nicolai-Liedes „Wachet auf, ruft uns die Stimme“ vor Augen geführt.  



60 Von Büchern 

  

 

Die frühe Neuzeit war geprägt durch eine zunehmende Mobilität vieler Menschen 

gerade in großen Städten wie Hamburg. Das brachte es mit sich, dass fremdkon-

fessionelle Bevölkerungsanteile in ehemals homogenen Gebieten anstiegen. So 

wurden von den Universitäten Gutachten erbeten, die Ratschläge geben sollten, 

wie mit Beerdigungen fremdkonfessioneller Bürger umzugehen sei. Dieses Gut-

achtenwesen (auch hier spielte die theologische Fakultät in Wittenberg eine zent-

rale Rolle) diente auch bei anderen Themen dem Zweck, „im völlig dezentralisiert 

organisierten Luthertum“ zu einer einheitlichen kirchlichen Lehre und Praxis zu 

kommen (300). Klar war im Luthertum im Unterschied zu den beiden anderen 

großen Konfessionen, dass ungetauft verstorbene Kinder christlicher Eltern kirch-

lich zu beerdigen sind. Für Angehörige anderer Glaubensrichtungen, so zeigt die 

vorliegende Untersuchung von Christopher Voigt-Goy, schuf man einen Kriteri-

enkatalog, der neben dogmatischen auch pastoraltheologische Maßstäbe zur An-

wendung brachte.  

Einen Beitrag zur Begriffsgeschichte des Wortes „Orthodoxie“ bietet zuletzt 

Christian Witt mit Einblicken in Gottfried Arnolds „Ketzer-Historie“, die sich bis 

heute in ihrer negativen Beurteilung von „Orthodoxie“ als prägend und in hartnä-

ckiger Weise Vorurteile stiftend erweist. 

 

Der Band schließt mit biographischen Informationen zu den Autoren sowie einem 

Bibelstellenregister und einem Personenregister. Dem Leser bietet sich eine Fülle 

an exemplarischen Einblicken in den Reichtum jener theologischen Epoche. Die 

Protagonisten, welche die Autoren dem Leser bekannt machen, laden ein, sich bei 

ihrer Theologie, ihrer Predigt, ihrer Dichtung, ihrer Kunst, ihrer Musik zu bedie-

nen und so einen Geschmack zu entwickeln für ein Evangelium, das nicht ratio-

nalistisch und auch nicht emotionalistisch daherkommt, sondern mit allen Sinnen 

genossen werden will, weil es den ganzen Menschen meint.  

Armin Wenz 

 

 

Jonathan Rehr, Der Gnadenstuhl als interkonfessionelles Zentralthema. 

Zum ‚Propitiatorium‘ in den Konfessionen und Medien der Frühen Neuzeit 

(Historia Hermeneutica. Series Studia 22), De Gruyter, Berlin/Boston 2023,  ISBN 

978-3-11-079557-8, 701 S., 139,95 €. 

 

Dass die multimedial ausgerichtete Erforschung der Auslegungsgeschichte der 

Heiligen Schrift in der Frühen Neuzeit ein schier unerschöpfliches Reservoir an 

Zugängen und Vernetzungen erschließen kann, zeigt auf gute Weise diese kirchen-

geschichtliche Doktorarbeit bei Johann Anselm Steiger in Hamburg. Jonathan 

Rehr, Theologe und Pfarrer aus den Reihen der SELK, untersucht, wie das bibli-

sche Gnadenstuhlmotiv (Ex 25,1-22, Lev 16,11-14, Röm 3,25, Hebr 4,16) in den 

theologischen Strömungen der nachreformatorischen Epoche vielfältig rezipiert 

und fruchtbar gemacht wurde. Dabei kommt ihm die Dialogizität der damaligen 

Protagonisten aus allen Lagern zu Hilfe. Denn diese nahmen sich nicht nur gegen-

seitig zur Kenntnis, sondern knüpften in Zustimmung und Widerspruch an die 



Von Büchern 61 

  

 

Arbeiten der jeweils Anderen an. In vielen Fällen nahm man dabei bereits vorre-

formatorische Traditionen auf, korrigierte und profilierte die jeweiligen Auslegun-

gen auch der anderskonfessionellen Zeitgenossen nach Maßgabe der eigenen the-

ologischen Überzeugungen. „Wie die bisherige Interkonfessionalitätsforschung 

überzeugend nachweisen konnte, setzte der Austausch zwischen den Konfessio-

nen in der Frühen Neuzeit produktive Denkprozesse in Gang, wodurch in Lehr- 

und Praxisfragen Konsens festgestellt, Dissens präzisiert und die jeweilige kon-

fessionelle Position profiliert werden konnte.“ (14)  

Das Besondere an Rehrs Arbeit ist nun, dass er sich für seine Untersuchung nicht 

auf exegetische, dogmatische oder seelsorgliche Literatur beschränkt, sondern 

seine Quellenbasis dadurch stark ausweitet, dass er in einer großen Bandbreite die 

Multimedialität der Aufnahme des biblischen Gnadenstuhlmotivs in den Blick 

nimmt bis hin zu Münzprägungen im Kleinen und der Ausgestaltung von Kirch-

räumen mit dem jeweiligen Inventar im Großen. Insofern kommt in dieser Arbeit 

auf vorbildliche Weise auch die Vielfalt der medienspezifischen Beiträge der Aus-

legungsgeschichte in den Blick. Thematisch geht es darum, die bildtheologische 

Verwurzelung des Gnadenstuhlmotivs in der Exegesetradition zu Ex 25 aufzuzei-

gen, wo es um die Anleitung zum Bau der Stiftshütte geht. So kommt der Gnaden-

stuhl als göttliches (von Gott selbst „eingesetztes“) Bildmedium in den Blick, des-

sen neutestamentliche Auslegung und Rezeption eine gesamtbiblisch entfaltete 

Wort- und Bildtheologie widerspiegelt. An der Art und Weise, wie dieser gemein-

same und vorgegebene biblische Befund dann in der Auslegungsgeschichte auf-

genommen wurde, lassen sich binnenkonfessionelle Nuancierungen ebenso auf-

zeigen wie konfessionsspezifische Profilierungen plausibilisieren. So werden etwa 

die dogmatischen Gegensätze in der Rechtfertigung zwischen den Evangelischen 

und Rom ebenso multimedial ansichtig wie die Gegensätze in der Sakramenten-

lehre zwischen Lutheranern (z.T. gemeinsam mit Rom) und den Reformierten o-

der die Gegensätze in der Christologie bzw. der Satisfaktionslehre zwischen den 

drei Konfessionen und den antitrinitarischen Sozinianern. Dass Rehr antitrinitari-

sche ebenso wie spiritualistische „Außenseiter“ in seine Untersuchung mit einbe-

zieht, gehört zu den Vorzügen seiner Arbeit.  

Methodisch geht es darum, „Dimensionen des Austausches“ auf der skizzierten 

Quellenbasis ansichtig zu machen und in vergleichender Perspektive hermeneuti-

sche, dogmatische und seelsorgliche Aspekte zu beleuchten. Dabei werden die 

theologischen Inhalte ebenso gewürdigt wie die Mittel („media“) ihrer Kommuni-

kation. Die Durchführung erfolgt anhand der fünf Themenkreise der Bildtheolo-

gie, der Heiligenverehrung, des Gebets, der Rechtfertigung des Sünders und des 

Gottesdienstes. Jedes Kapitel wird eröffnet durch die Analyse theologiegeschicht-

licher Ausgangstexte, die die konfessionelle Vielfalt des untersuchten Quellenma-

terials repräsentativ abbilden, so von Johannes Brenz, Robert Bellarmin, Martin 

Luther, Valentin Krautwald (als Vertreter des „Spiritualismus“) und Fausto Soz-

zini (als Vertreter des „Unitarismus“).  Diese Texte dienen dann jeweils als Basis 

der komparatistischen Arbeit an motivverwandten Texten oder musikalischen 



62 Von Büchern 

  

bzw. bildnerischen Werken. 

Wie Bildtheologie und Christologie zwei Seiten einer Medaille sind, zeigt das 

erste große Kapitel mit der Überschrift: „Der Gnadenstuhl als Abbild und Vorbild 

Christi. Die Bildtheologie des Johannes Brenz unter Berücksichtigung interkon-

fessioneller Rezeptionsvorgänge.“ Ausgangspunkt ist die Untersuchung des Exo-

duskommentars des Württembergischen Reformators zu Ex 25. Darauf lässt Rehr 

eine Sichtung der Rezeptionen von Brenz bei dem Danziger lutherischen Theolo-

gen Johannes Cogeler, dem reformierten Heinrich Bullinger und dem Reformka-

tholiken Johannes Wild folgen. 

Ausgehend von der göttlichen Anweisung an Mose, die Bundeslade bauen zu las-

sen „nach dem Bilde, das dir auf dem Berge gezeigt ist“ (Ex 25,40), nimmt Brenz 

Luthers Unterscheidung von Gottes allgemeiner (und verborgener) und von Gottes 

für uns Menschen greifbarer Gegenwart auf. Christus ist aufgrund des gesamtbib-

lischen Befundes derjenige, der sich bereits in der Bundeslade „offenbart und ab-

bildet – und sich dadurch dem Glauben vorbildet“ (26). Darum haben im Lichte 

seines Heilswerks auch die Bücher und Riten des Alten Testaments glaubensstär-

kende Kraft. Das wird hinsichtlich der Bundeslade so entfaltet, dass jedes ihrer 

Details (die Ringe, die Stangen, ihr „Inhalt“ in Gestalt von Manna, Gesetzestafeln 

und Aaronstab) allegorisch gedeutet und so für die geistliche Betrachtung vor Au-

gen geführt wird. Vor diesem Hintergrund kommt es zu einem worthaften Bild- 

und zu einem bildhaften Schriftverständnis. Der Glaube gestaltet sich schon auf-

grund der alttestamentlichen Institution der Lade nicht als vergeistigte Innerlich-

keit, sondern gründet im von Gott selbst eingesetzten bzw. dargebotenen „Äußer-

lichen“ (43). So ist es gerade die räumliche Materialität der Bundeslade, in der die 

Glaubensgewissheit gründet. Die Erfüllung in Christus, den das Neue Testament 

nicht nur an expliziten Stellen, sondern auch implizit immer wieder als Gnaden-

stuhl präsentiert, macht die alttestamentlichen Vorausabschattungen seiner selbst 

nicht überflüssig, sondern leitet an zu deren „Relecture“, zu deren lesender Wie-

deraneignung. So wird die Schrift Alten Testaments zur Veranschaulichung des 

Christusglaubens geistlich – und dabei methodisch verantwortet - nutzbar ge-

macht. Die Texte von Cogeler, Bullinger und Wild zeigen, wie solche christliche 

Wiederaneignung des alttestamentlichen Topos der Bundeslade binnenkonfessio-

nell (so bei Cogeler) bzw. entsprechend reformierten (so Bullinger) bzw. päpstli-

chen (so Wild) Überzeugungen variiert werden kann. Wo etwa der Lutheraner 

Brenz bei der Deutung der Bundeslade vom Sühnewerk Christi spricht, betont der 

römische Theologe Wild die Verdienstlichkeit der guten Werke der Gläubigen. 

Im zweiten Kapitel variiert Rehr die Einblicke in die binnen- wie zwischenkon-

fessionellen Spannungen, indem er hier für das Thema „Gnadenstuhl, Heiligenan-

rufung und Gottesverehrung“ den Einsatzpunkt bei dem römisch-katholischen 

Kontroverstheologen Robert Bellarmin wählt. Dieser nutzt die Auslegung von Ps 

99,5 („Erhebet den Herrn, unsern Gott, betet an vor dem Schemel seiner Füße“) 

zur Legitimation des Heiligenkultes. Im Vergleich seiner Äußerungen mit Ausle-

gungen desselben Verses durch Luther, Bucer und Calvin zeigen sich interessante 

Schnittmengen bei der Bestimmung des jeweiligen Konsenses und des jeweiligen 

Dissenses. So erkennen Luther und Bellarmin in der Bundeslade nicht nur ein äu-

ßeres Hinweiszeichen, sondern aufgrund der göttlichen Einsetzungen einen 



Von Büchern 63 

  

 

Gegenstand religiöser Verehrung. Bei Luther gilt diese freilich Christus selbst als 

dem, der sich in Gestalt der Lade vorweg als Sühneort darbietet. Die Verehrung 

von Kreatürlichem gilt also bei Luther ausschließlich Christus und nicht auch den 

Heiligen. Auf der anderen Seite ist bei Bucer und bei Calvin eine deutliche Distanz 

zur Hochschätzung „des Äußerlichen“ zu erkennen. Rehr profiliert die sakra-

mentstheologische Relevanz der hier gemachten Beobachtungen durch einen Ex-

kurs über die Anbetung des Altarsakraments bei Martin Chemnitz und Johann 

Gerhard. Der alttestamentliche Umgang mit der Bundeslade konnte so schließlich 

im Luthertum als Vorbild für den Umgang mit den Abendmahls- elementen auf-

genommen werden. Rehr veranschaulicht insbesondere den römisch-lutherischen 

Gegensatz durch die Betrachtung von Darstellungen der „fons vitae“ (des Lebens-

brunnens) auf dem Genter Flügelaltar (auf dem das Blut der Heiligen das Blut 

Christi im Bild des Lebensbrunnens ergänzt) und auf einem Ölgemälde in der Lü-

neburger Kirche St. Johannis am Sande, auf dem alle „Heiligen“ gleichermaßen 

allein vom Blut Christi erquickt werden. 

Als zum Gebet als einer wesentlichen Glaubensäußerung motivierendes „Objekt 

des Sehens“ kommt der Gnadenstuhl im dritten Kapitel in den Blick: „Die Seh- 

und Appellationskunst des Gebets bei Luther und ihre konfessionelle und inter-

konfessionelle Rezeption“. Ausgangspunkt ist hier eine von Luther 1533 in Wör-

litz gehaltene Predigt über Ps 121, in der der Prediger als Variation des Themas 

„Gesetz und Evangelium“ die Unterscheidung von Gottes Richtstuhl und Gottes 

Gnadenstuhl bedenkt. Die reformatorische Wort- und Bildtheologie gewinnt hier 

seelsorgliche Relevanz. Denn der Gnadenstuhl hilft dem angefochtenen Sünder, 

Christus – dessen Abbild der Gnadenstuhl ist – als sühnenden Heiland ins Herz 

einzuprägen. Auch hier folgt nicht nur ein Abgleich mit Auslegungen Calvins, 

Herbergers, Johannes Gersons und Johann Dannhauers, sondern auch die Sichtung 

kunstgeschichtlicher Veranschaulichungen wie etwa des Marienaltars im Münster 

zu Heilsbronn (Mittelfranken) oder des Weimarer Altarbildes Lukas Cranachs d. 

J. Eine Variation der Unterscheidung von Gnadenstuhl und Richtstuhl durch eine 

allegorische Zugesellung der Musikinstrumente Harfe und Sackpfeife in einer Pre-

digt des Goslaer Superintendenten Eberhard Weisensee verleiht der Untersuchung 

eine tiefsinnige humoristische Prise. Ein gelungenes Beispiel angewandter theo-

logischer Emblematik ist die (Selbst-)Identifikation des Schaproder Beichtstuhls 

von 1722 mit dem Gnadenstuhl. So tritt vor Augen, was auch lutherische Beicht-

lieder besingen, nämlich dass die Absolution in der Beichte das ist, wofür der Gna-

denstuhl von Gott gestiftet, wofür Christus für die Sünde der Welt von Gott als 

Opfer dargebracht wurde. So macht das dem Beichtenden im Beichtstuhl darge-

botene Bildprogramm das verborgene Geschehen sichtbar, das bei der Beichte 

kraft des Blutes Christi in Gestalt der Sündenvergebung vollzogen wird. Auch eine 

Bachkantate bezieht Rehr hier in seine Betrachtungen mit ein, bevor er sich wei-

teren binnenkonfessionellen und interkonfessionellen Variationen bei reformier-

ten und päpstlichen Theologen zuwendet. 

Kapitel 4 ist von Röm 3,25 ausgehend der „typologischen Deutung des 



64 Von Büchern 

  

Gnadenstuhls in den rechtfertigungstheologischen Debatten“ des 16. und 17. Jahr-

hunderts gewidmet. Rehr setzt hier ein bei spiritualistischen Texten Kaspar 

Schwenkfelds und Valentin Krautwalds mit ihrer Kritik am reformatorischen Ver-

ständnis der gnadenmittelgebundenen Rechtfertigung. Im Gegenzug schärft Fla-

cius in Auseinandersetzung mit den Spiritualisten die reformatorische Position, 

indem er die Multimedialität der Evangeliumsverkündigung stringent auf die Mul-

tisensualität des rechtfertigenden Glaubens bezieht. Wiederum ist es eine Bach-

kantate („Erfreute Zeit im neuen Bunde“), in der die theologischen Pointierungen 

musikalisch und poetisch kongenial verarbeitet werden. Noch im selben Kapitel 

kommt auch die Position der Unitarier Fausto Sozzini und Valentin Schmalz sowie 

des Rakower Katechismus zu Wort. Auch sie lesen das Gnadenstuhlmotiv typolo-

gisch, deuten es aber gemäß ihren theologischen Überzeugungen rein erkenntnis-

theoretisch und nicht sakramental-soteriologisch. Rehr behandelt ausführlich so-

wohl die reformierte Antwort bei David Pareus und Hugo Grotius als auch die 

lutherische Antwort bei Johann Gerhard und Abraham Calov. Zu Gerhard heißt 

es: „Wie im Abendmahl das Bezeichnete im Zeichen real gegenwärtig sei und 

mitgeteilt werde, so sei im Typos das Vorabgeschattete gegenwärtig und werde 

ebenfalls effektiv mitgeteilt. Die genuin lutherische Sicht der Dinge, dass durch 

die Opfer tatsächlich Sündenvergebung kommuniziert wird, differiert darum so-

wohl von dem römisch-katholischen als auch von dem reformierten Verständnis 

der alttestamentlichen Opfer.“ (477f) Auf reformierter wie auf lutherischer Seite 

lässt sich beobachten, wie die Hermeneutik der Typologie auf jeweils besondere 

Weise in Analogie zur Sakramentenlehre entwickelt wird (500).  

Dass der Weg zum Gottesdienst (alttestamentlich: die Pilgerreise „hinauf nach Je-

rusalem“) zum Gottesdienst selber gehört, ist die transkonfessionell gemeinsame 

Voraussetzung im letzten Kapitel, in dem „das Bild des Gnadenstuhls als Zentrum 

des Gottesdienstes“ bedacht wird. Ausgangspunkt ist Benjamin Schmolcks Erbau-

ungsschrift „Der Geistliche Kirchen=Gefährte, Oder Gebet und Lieder Vor Dieje-

nigen / Die Jn die Kirchen reisen“ aus dem Jahr 1732. Auch in römischen und in 

reformierten Predigten wurde das Pilgermotiv in Verbindung mit der Gnaden-

stuhltypologie aufgenommen, wie Rehr anhand von Predigten von Scultetus, Wild 

und de Beese zeigt. Schriften von Urbanus Rhegius, wiederum Johann Gerhard 

und Gemälde (Emmausjünger) sowie Kupfertitel aus der damaligen Zeit werden 

mit den untersuchten Texten ins Gespräch gebracht. Für Schmolck wird beim 

Abendmahlsempfang des Herz des gläubigen Christen zur Bundeslade, weil das 

Manna in ihm liegt und dadurch das Herz selbst unter Jesu Flügeln (vgl. die Paul-

Gerhardt-Strophe: „Breit aus die Flügel beide, o Jesu, meine Freude“) geborgen 

ist, so wie die Flügel der Cherubim die Bundeslade „bewachen“! Hier bezieht Rehr 

auch die künstlerische Ausgestaltung von mit Cherubim versehenen Hostiendosen 

im Luthertum in seine Untersuchung mit ein. Weiter kommen Texte von Glassius, 

Heinrich Müller, Simon Gedicke und Dilherr zur Sprache. Breit behandelt werden 

die Kirchraumgestaltung der Friedenskirche zu Schweidnitz sowie die Prinzipal-

stücke (Kanzel, Altar, Taufstein, Beichtstuhl) der St. Johanniskirche zu Reichen-

bach in der Oberlausitz und die Kanzel der Breslauer Magdalenenkirche, die je-

weils bildhaft vor Augen führen, was die Theologen aus der Schrift erheben. Auch 

Schalling und Bach kommen zu Wort.  



Von Büchern 65 

  

 

Rehr schließt jedes seiner großen Kapitel mit einem Fazit, das auf den ersten Blick 

über das zuvor Dargelegte hinausführt, bei näherem Betrachten aber vor allem 

aufzeigt, wie die theologischen Entdeckungen jeweils in spezifischen kunst-, mu-

sik-, oder literarturhistorischen Beispielen kongenial aufgenommen wurden, so 

dass es sozusagen die Künstler sind, die jeweils das theologische Fazit ziehen. Am 

Ende der Arbeit steht dann eine Zusammenfassung in Thesen. Darin blickt Rehr 

auf die inhaltlichen Schwerpunkte seiner Arbeit zurück und benennt den Ertrag 

seines auslegungsgeschichtlichen Ansatzes für die Interkonfessionalitätsfor-

schung. Das Quellen- und Literaturverzeichnis führt vor Augen, welch gewaltige 

Stoffmenge hier nicht nur erlesen, sondern gleichsam multisensual erarbeitet 

wurde. Das Buch enthält 72 Abbildungen sowie ein Namens-, Bibelstellen- und 

Ortsregister. Es ist trotz der darin verarbeiteten Materialflut gut zu lesen, ja, in 

großen Teilen und auch aufgrund der zahlreichen Bilder nachgerade erbaulich zu 

lesen, was der Wissenschaftlichkeit an keiner Stelle Abbruch tut. Bedenkt man, 

dass man hier nicht nur ein profundes theologisches Werk, sondern auch einen 

schönen Bildband an die Hand bekommt, so rechtfertigt sich auch der Preis des 

handwerklich exzellent gearbeiteten Buches, das man sich in viele Pfarrbibliothe-

ken wünscht, das aber auch für Laien interessante Einblicke gibt in die Schätze 

multimedialer frühneuzeitlicher Theologie. 

Armin Wenz 

 

Christoph Barnbrock (Hg.). Lutherische Liturgien in Vielfalt und  

Wandel. Gottesdienstordnungen aus dem Bereich selbstständiger evangelisch-lu-

therischer Kirchen. Evangelische Verlagsanstalt Leipzig.  

ISBN 978-3-374-07538-6.  384 Seiten. 88,00 € 

 

Der Inhaber des Lehrstuhls für Praktische Theologie an der Lutherischen Theolo-

gischen Hochschule der SELK in Oberursel, Dr. Christoph Barnbrock, legt hier 

einen umfangreichen Band vor, in dem vollständige Gottesdienstordnungen sowie 

Quellentexte der im 19. Jahrhundert insbesondere im Widerspruch zur staatlich 

aufgenötigten Kirchenunion zwischen reformierten und lutherischen Landeskir-

chen entstandenen selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen, gesammelt 

wurden. 

Damit, so der Herausgeber, schließe der Band eine Forschungslücke zwischen 

dem 1987 in erster Auflage erschienenen, von Manfred Roensch und Werner Klän 

herausgegebenen Band „Quellen zur Entstehung und Entwicklung selbständiger 

evangelisch-lutherischer Kirchen in Deutschland“  und dem Beitrag von Wolfgang 

Fenske zum „Abendmahl nach Ordnungen der selbständigen lutherischen Kir-

chen“ , der freilich nicht die vollständigen Gottesdienstordnungen, sondern nur die 

Abendmahlsliturgien einiger selbständiger lutherischer Kirchen dokumentierte. 

Barnbrock stellt die Gottesdienstordnungen aus dem Bereich der Evangelisch-lu-

therischen (altlutherischen) Kirche einschließlich der Immanuelssynode, der 

Evangelisch-Lutherischen Synode von Missouri, Ohio und anderen Staaten und 



66 Von Büchern 

  

der Evangelisch-Lutherischen Freikirche (in Sachsen und andere Staaten), der Re-

nitenten Kirche ungeänderter Augsburger Konfession, der Selbständigen evange-

lisch-lutherischen Kirche in den hessischen Landen, der Hannoverschen Evange-

lisch-Lutherischen Freikirchen (Plrl) und der Freien Ev.-Luth. Synode in Südaf-

rika zusammen. Dabei berücksichtigt er auch die unterschiedlichen Auflagen. Er-

gänzt werden diese Gottesdienstordnungen durch die Pommersche Agende von 

1691 und die sog. Wittenberger Agende vom Ende des 18., Anfang des 19. Jahr-

hunderts, nachgedruckt 1888 und die „Oelser Agende“ (in ihrem Grundbestand 

aus dem 16. Jahrhundert, immer wieder nachgedruckt), da diese Agenden de jure 

noch bis ins 19. Jahrhundert in Geltung standen. Die sog. Wittenberger Agende ist 

zum Verständnis der Kontroversen um die Einführung der Unionssagende von Be-

deutung. Den agendarischen Texten sind, soweit vorhanden, auch die Kantionale, 

also die Noten zu den liturgischen Gesängen beigefügt. 

Damit liegt in dem Quellenband nun erstmals in gebündelter, leicht greifbarer und 

gut zitierfähiger Form die Sammlung der wesentlichen Liturgien des sonntägli-

chen Hauptgottesdienstes der selbständigen lutherischen Kirchen, wie sie im 19. 

Jahrhundert entstanden sind, vor. 

Barnbrock versieht den gesamten Band mit einer knappen Einleitung zur Liturgie-

geschichte und zum Forschungsstand auf dem Gebiet der Liturgik selbständiger 

evangelisch-lutherischer Kirchen. Jeder Einzeldokumentation ist eine Einführung 

in die Entstehungsgeschichte der jeweiligen Kirche vorgeschaltet. Barnbrock ver-

weist dabei gelegentlich auf seinen profunden und sehr lesens- und empfehlens-

werten Beitrag „Liturgie als Ausdruck kirchlicher Identität – Entwicklung und Ge-

brauch der Agenden im 19. Jahrhundert“, der 2014 in dem von J. Kampmann und 

W. Klän herausgegebenen Sammelband „Preußische Union, lutherisches Bekennt-

nis und kirchliche Prägungen“  (S. 132-157) erschienen ist. 

Es wäre ein echter Gewinn für die Nutzer des neuen Quellenbandes, wenn ihm 

dieser Beitrag noch einmal beigefügt worden wäre. Aber vielleicht geht der Her-

ausgeber auch davon aus, dass die Thematik im Kreis liturgisch und liturgiege-

schichtlich sehr speziell interessierter und versierter Leser als bekannt vorauszu-

setzen ist. 

Dem umfangreichen Literaturverzeichnis vorgeschaltet sind unter der Hauptüber-

schrift „Gottesdienst in Kontinuität und Wandel“ auf 12 Seiten Reflexionen des 

Herausgebers zu „Kontinuität und Wandel“, „Wechselwirkungen und Prägefakto-

ren“, Einzelbeobachtungen und „Impulse für die Weiterarbeit“.  

Barnbrock vertritt perspektivisch den Ansatz, dass Gottesdienst „Gestaltungsauf-

gabe“ bleibe, mahnt dabei aber zur Achtsamkeit im Umgang mit dem Anvertrau-

ten und verweist auf die Verwurzelung des Gottesdienstes in seiner Geschichte, 

die ihm „einen langen Atem“ gewähre, „der ihn davor schützt, den immer neuesten 

Entwicklungen hinterherhecheln zu müssen“ (S. 369). 

Es ist davon auszugehen, dass in absehbarer Zeit der Band 1 der Evangelisch-

Lutherischen Kirchenagende der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche 

(SELK) überarbeitet wird. Ein entsprechender Auftrag der Kirchenleitung der 

SELK liegt der Liturgischen Kommission seit 2020 vor. Ob eine solche Überar-

beitung der 1996 erschienenen Altaragende wirklich schon nötig und angesichts 

der ungewissen Zukunft der SELK sinnvoll ist, darf gefragt werden. Zu wünschen 



Von Büchern 67 

  

 

und zu hoffen wäre dann jedenfalls, dass die entsprechenden Gremien  die nun so 

gut aufbereitet vorliegenden Quellen nicht nur sichten, sondern auch wertschätzen 

und Neues nicht um des Neuen willen „stricken“, sondern das Bewährte bewahren 

und berücksichtigen was auch Christoph Barnbrock dem Leser mit Worten von 

Johannes Junker ans Herz legt: „Der Spielraum für das Schaffen einer Agende 

wird (ökumenisch) groß sein, der Spielraum für die geschaffene Agende ist es (in-

dividualistisch) nicht. Die evangelische Freiheit ist in der liturgischen Gebunden-

heit eingeschlossen.“  

Gert Kelter 

 

 

 

 

 

Anschriften der Autoren dieses Heftes,  

soweit sie nicht im Impressum genannt sind: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. em. Dr.  

Werner Klän D. Litt. 

 

Walter Rominger 

 

 

Prof. Dr.  

Benjamin T. Mayes 

 

Julius-Brecht-Straße 13-15 

23560 Lübeck 

 

Mehlbaumstraße 148  

72458 Albstadt 

 

Concordia Theological Seminary 

3, Coverdale Place 

Fort Wayne, IN 46825 

USA 

 



  

Das ist ein vortrefflicher Spruch, den man an alle 
Wände schreiben sollte: 

Das Wort des Herrn wird allein bleiben. Was über 
und außer dem Worte Gotts ist, das wird wie eine 
Blume auf dem Felde vergehen.  

Martin Luther 

__________________________________________________________________ 

U.a. geplante Beiträge für folgende Nummer(n): 

 

Aufsätze: 

 

W. Klän:  Die kirchliche Verhältnisbestimmung der selbständigen evange-

lisch-lutherischen Kirchen zu den lutherischen Landeskirchen 

1945 – 1955 (Teil 2) 

J. Mäkinen:   Zukunftsangst und Zukunft Christi 

D. Löhde: Gottes Name ist Verheißung 

 

Rezensionen:  

 

G. Kelter:  Chr. Möller / Chr. Schad (Hg.). E. Jüngel / W. Mostert,  

 Schon jetzt – und dann erst recht. Beiträge zur Eschatologie 

 
 

LUTHERISCHE BEITRÄGE erscheinen vierteljährlich. 
 

[LuthBei] gem IATG³. Internationales Abkürzungsverzeichnis für Theologie und Grenzgebiete 

www.lutherischebeitraege.de  

 

Herausgeber: Propst em. Gert Kelter, Volgersweg 26, 30175 Hannover 

Schriftleiter: Pastor Andreas Eisen, Papenstieg 2, 29559 Wrestedt 

E-Mail: Andreas.Eisen@LutherischeBeitraege.de 

 

Redaktion: Pastoralreferentin Dr. theol. Andrea Grünhagen Große Barlinge 37, 

30171 Hannover 

Superintendent Thomas Junker, Hinter dem Bahnhof 19 A, 06682 Teuchern 

Pastor Johann Hillermann, Annenstr. 53, 10179 Berlin 
Reverend Dr. theol. Jonathan Mumme, Hillsdale College, 
1039 Markris Dr., Hillsdale, MI 49242 

Pastor Benjamin Rehr, Weigersdorf, Hauptstr. 52, 02906 Hohendubrau  

Prof. Dr. theol. Armin Wenz, Straße der Jugend 7 A, 06618 Mertendorf 

 

Bezugspreis: € 30.– ($ 35.–), Studenten € 15.– ($ 20.–) jährlich 

einschl. Porto, Einzelhefte € 8.– 

Konto: Lutherische Beiträge: Evangelische Bank 

IBAN: DE 71 5206 0410 0000 6174 90 B1C: GENODEF 1EK1 

Druck: Gemeindebriefdruckerei Harms. Groß Oesingen 

http://www.lutherischebeitraege.de/
mailto:Andreas.Eisen@LutherischeBeitraege.de

