Lutherische Beitrdge

Nr. 1/2025 ISSN 0949-880X 30. Jahrgang

Aufsatze:

G. Kelter: Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen
Gottesdienst? Eine verzweigte Spurensuche 4

W. Klén: Die kirchliche Verhaltnisbestimmung

der selbstandigen evangelisch-lutherischen Kirchen
zu den lutherischen Landeskirchen 1945 — 1955 (Teill) 20

W. Rominger:  Das Weihnachtsfest. Entstehung, Feier, Brauchtum 30

\: EOMAY g -
L T




2 Inhalt

Inhalt

Editorial: 3

Aufsatze:

G. Kelter: Wie kam der aaronitische Segen in
den lutherischen Gottesdienst? 4
Eine verzweigte Spurensuche

W. Klan: Die kirchliche Verhéltnisbestimmung der selbstén-
digen evangelisch-lutherischen Kirchen zu den lu-
therischen Landeskirchen 1945 — 1955 (Teil 1) 20
W. Rominger: Das Weihnachtsfest.
Entstehuna — Feier — Brauchtum 30

Umschau:

B.T. G. Mayes Das neue Gesangbuch der SELK: Eine ,,transoze- 44
anische Rezension*

Rezensionen:

A. Wenz: S. Salatowsky, J. Haga (Hg.), Frithneuzeitliches 57
Luthertum

A. Wenz: J. Rehr, Der Gnadenstuhl als interkonfessionelles 60
Zentralthema

G. Kelter: Chr. Barnbrock (Hg.), Lutherische Liturgien in 65
Vielfalt und Wandel.

Zum Titelbild

Das Titelbild zeigt die Verkiindigung der Geburt Jesu Christi und die Krippen-
szene auf einem Fresko im Narthex (Vorhalle) des Klosters des hl. lwan von Rila
ca. 120 sudlich von Sofia. Das im ersten Drittel des 10. Jahrhunderts gegriindete
Kloster brannte im Winter 1832/33 fast vollstandig ab und wurde ab 1834 neu
aufgebaut. Die beeindruckend leuchtenden Farben der Fresken im vollstandig
ausgemalten Narthex sind im Originalzustand des 19. Jahrhunderts erhalten. Die
Rila-Fresken kombinieren unterschiedliche ikonographische Darstellungsmdg-
lichkeiten und sind ein bedeutendes Beispiel fiir die Wandmalerei aus der Epoche
der bulgarischen Wiedergeburt. Die Geburtsszene wird hier, anders als sonst
meist in der ostkirchlichen Ikonographie nicht als Grottenszene, sondern eher im
westlichen Stil dargestellt. G.K




Editorial 3

Editorial

30. JAHRGANG DER ,,LUTHERISCHEN BEITRAGE%

Mit dieser Ausgabe der LUTHERISCHEN BEITRAGE halten Sie das erste Heft

des 30. Jahrgangs unserer lutherischen Quartalszeitschrift in lhren Handen.

Wir bedanken uns bei allen, die uns so lange Zeit die Treue gehalten haben und

als Leser unserer Zeitschrift unsere Arbeit begleiten.

Wir bitten alle Leser der LUTHERISCHEN BEITRAGE den Jahresbeitrag in

Hohe von 30.- Euro zu bezahlen:

* Diejenigen Abonnenten, die nicht am Lastschriftverfahren teilnehmen, bitten

wir, bis zum 20. Januar den Jahresbeitrag flr 2025 zu Uberweisen.

* Alle, die einen Dauerauftrag eingerichtet haben, bitten wir zu Uberprifen, ob

die Bezugsgebuhr von 30.- Euro korrekt eingetragen ist.

* Fir alle, die das SEPA-Lastschriftmandat ausgefillt und an uns gesandt haben,

wird zum 27. Januar der Jahresbeitrag von uns eingezogen. Sie brauchen sich

um nichts weiter zu kimmern. Die Mandatsreferenznummer, die durch uns

zu vergeben ist, finden Sie iibrigens im Adressfeld der Versandetiketten

oben links abgedruckt.

* Fir alle Bezieher aus dem Ausland verweisen wir auf die Moglichkeit, auch

Uber PayPal im Internet die Bezugsgebuhren bezahlen zu kénnen. (PayPal/ Geld

senden/E-Mail-Adresse: Bestellung@LutherischeBeitraege.de)

Adressanderungen bitten wir jeweils umgehend uns mitzuteilen:
Lutherische Beitrége - Papenstieg 2 - 29559 WRESTEDT - DEUTSCHLAND

Mit dieser Ausgabe der LUTHERISCHEN BEITRAGE méchten wir unsere Le-

ser darauf hinweisen, dass unsere lutherische Quartalszeitschrift in zweifacher

Weise auch digital zugéanglich ist.

Die aktuelle Ausgabe und ein frei zugénglicher Artikel werden auf der Internet-

seite der LB angeboten. Bestellung von Einzelheften und Abos sind dort tber

das Kontaktformular moglich. Besuchen Sie uns daher auch einmal auf unserer

Homepage:

https://www.lutherischebeitraege.de

Zusétzlich sind alle &lteren Ausgaben der Lutherischen Beitrdge in einem Archiv

frei zugéanglich und abrufbar. Die Lutherischen Beitrdge wurden aufgenommen

in den Index Theologicus (Ixtheo), einer internationalen wissenschaftlichen O-

pen-Access-Bibliographie fir Theologie und Religionswissenschaft. (UB Tu-

bingen) - Der direkte Zugang zu den Inhalten der Lutherischen Beitrége ist unter

https://lutherische-beitraege.de/ojs/index.php/luthbei

zu finden.

Wir wiinschen allen Lesern viel Freude beim Entdecken und Nachlesen auch der

&lteren, wichtigen und noch heute lesenswerten Beitragen.

Fur die Redaktion der Lutherischen Beitrage
Pastor Andreas Eisen



4 Gert Kelter

Gert Kelter:

Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen

Gottesdienst?
Eine verzweigte Spurensuche

I. Wer segnet wen und warum?

1. Der Anlass

Noch vor der uns hier primdr interessierenden Frage, wie der aaronitische Se-
gen zum SchluBsegen des lutherischen Gottesdienstes wurde, stand eine ganz
andere Frage.

N&mlich die eines Gemeindegliedes, dem aufgefallen war, dass bei bestimmten
Gottesdiensten, an denen mehrere Ordinierte teilnehmen, zu bestimmten An-
lassen und zumindest in manchen Gemeinden! der Brauch bestehe, dass der
Schluflsegen immer vom ,,Ranghdchsten®, also entweder dem Superintenden-
ten, dem Propst oder dem Bischof gespendet werde, auch wenn der Ortspfarrer
als Hauptliturg den Gottesdienst geleitet habe.

Ob dies, so die Vermutung des Gemeindegliedes, mit einer Bibelstelle zu tun
haben konne, in der es sinngemif heifle, dass immer ,,der Niedrigere vom Hohe-
ren“ gesegnet werde.

Bei der gemeinten Bibelstelle, das war schnell erhoben, handelte es sich um Heb-
rder 7, 7, wo es heif3it: ,,Nun ist aber unstreitig, dass das Geringere vom Héheren
gesegnet wird.*

Der Satz fallt im Zusammenhang mit der Entfaltung der Hohenpriester-Christo-
logie? des Hebraerbriefes in den Kapiteln 5 bis 10.

Melchisedek wird als Abraham Uberlegen vorgestellt, weil er Abraham segnete
(und nicht umgekehrt) und den Zehnten von ihm empfing. In Christus ist nun ein
Priester nach dem Vorbild Melchisedeks® eingesetzt, der sein Priestertum nicht
aufgrund leiblicher Abstammung, sondern ,,durch die Kraft unzerstorbaren Le-
bens* erhielt.*

Wiéhrend es im levitisch-aaronitischen Priestertum viele und immer wieder neue
Priester gibt, ist das Hohepriestertum Christi ewig.

In diesem Kontext fallt dann der Satz: ,,Nun ist aber unstreitig, dass das Gerin-
gere vom Hoheren gesegnet wird.*

Das waére nun in der Tat eine schone biblische Begriindung fiir den von dem
Gemeindeglied beobachteten Brauch, dass auch in lutherischen Gottesdiensten,

! Der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK).

2vgl. z.B. Klaus Wengst, Messias und Hohepriester: Jesus im Hebréerbrief. Versuch, eine schwierige
Schrift zu verstehen. Stuttgart 2023.

3Melchisedek = Kénig der Gerechtigkeit, ein messianisch anmutender Titel. Der erste, im AT erwahnte
Priester, Gber dessen Herkunft und weiteres Schicksal nichts weiter gesagt wird. Fir sein Opfer ver-
wendet er bezeichnenderweise Brot und Wein und nicht das Fleisch von Opfertieren.

4 Hebr 7, 16.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 5

zumindest bei besonderen Anlassen, der jeweils ranghdchste Geistliche den
SchluBRsegen erteilt.

2. Quellen und Grinde?

Aber gibt es einen solchen Brauch in der lutherischen Kirche® tiberhaupt und
worin wadre er kirchenrechtlich bzw. agendarisch begrindet bzw. wo fande er
seinen rechtlichen oder agendarischen Niederschlag?

Ein Blick in das Agendenwerk der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kir-
che (SELK) ergibt folgendes Resultat:

In den ,,Erléuterungen zum Hauptgottesdienst™ heif3t es in der Evangelisch-Lu-
therischen Kirchenagende | zum SchlulRteil des Gottesdienstes bzw. dem Segen:
,IV. Der Schlufteil (Entlassung und Segen)

Der Liturg entldf3t die Gemeinde mit dem Friedenswunsch , Gehet hin im Frieden
des Herrn'; die Gemeinde nimmt den Friedenswunsch auf mit dem Lobpreis
, Gott sei ewiglich Dank’. Mit dem aaronitischen Segen (4. Mose 6), den der Li-
turg unter dem Zeichen des Kreuzes der Gemeinde erteilt und den diese mit Amen
(und mit der Selbstbekreuzigung) aufnimmt, ist der Gottesdienst zu Ende. Wie
am Anfang, so spielt auch am Schluf die Orgel zu Gottes Lob und Preis. Die
Gemeinde verlaBt nach einem stillen Gebet das Gotteshaus. “®

Hier ist nur vom ,,Liturgen® die Rede, also dem, der den Gottesdienst - und wenn
es sich um einen Sakramentsgottesdienst handelt, auch die Abendmahlsfeier -
leitet, auch wenn er selbst nicht predigt.

Eine Differenzierung zwischen Pastor, Superintendent, Propst und Bischof er-
folgt hier nicht.

In den ,,Anmerkungen zum Gebrauch* der Kirchenagende findet sich noch diese
Negativ- Regelung:

,,60. Das heilige Abendmahl! kann nur von einem ordinierten Geistlichen verwal-
tet werden. Wird ein Gottesdienst ohne heiliges Abendmahl von einem in der
Vorbereitung zum geistlichen Amt befindlichen Kirchglied (Vikar u.a.) gehalten,
so soll die Salutatio entfallen; anstelle des Segens am SchluR des Gottesdienstes
wird mit Wendung zum Altar eine Segensbitte (,,Herr, segne uns und behite
uns... ) gesprochen. Das gleiche gilt fiir den nicht ordinierten Amtstréiger (Lek-
tor u.a.), auch wenn er die Befugnis zur freien Wortverkiindigung hat.

5 In der rémisch-katholischen Kirche erteilt immer der Bischof den (Schuf-)Segen, wenn er anwesend
ist. Unterhalb des Bischofs gibt es in der rdmisch-katholischen Kirche eigentlich nur noch funktional-
administrative Leitungsamter (Dekan bzw. Dechant oder auch Propst), die jedoch keine Weihedmter
sind. Als Gemeindepfarrer und Liturg wiirde man einen im Gottesdienst anwesenden und ggf. predi-
genden Dekan vielleicht als Geste der Wertschdtzung bitten, den Segen zu erteilen. Verbindliche Re-
gelungen gibt es hierzu m.W. nicht.

6 Evangelisch-Lutherische Kirchenagende, hg. v. d. Kirchenleitung der SELK, Bd. I: Der Hauptgottes-
dienst mit Predigt und Heiligem Abendmahl und sonstige Predigt- und Abendmahlsgottesdienste, Frei-
burg/Basel/Wien 1997 (Handausgabe 2009) [Agende I], Seite 7.

7 Agende I. Nr. 66. Seite *16 — Anmerkungen: Nichtordinierte Amtstrager gibt es in der SELK nicht.
Schon gar nicht solche, die auch noch das Recht zur ,.freien* Wortverkiindigung hétten. Vielleicht sind
hier die Pfarrdiakone ,.alter Ordnung“ gemeint, die eine distinkte Ordination erhalten haben und damit
das Recht zur offentlichen Wortverkindigung. ,,Freie Wortverkindigung* ist ein Begriff aus dem



6 Gert Kelter

2.1 Weitere exkursive Beobachtungen zu Segensformen und Segnen-
den in Agenden und Regelungen in der SELK

2.2 Vikare und Lektoren

Verbindliche Regelungen zur Befugnis zum offentlichen Segnen, die jedoch auf
die oben zitierten agendarischen Regelungen Bezug nehmen, finden sich ansons-
ten nur im Blick auf nichtordinierte Leiter von (Wort- / Lese-) Gottesdiensten,
also Vikare und Lektoren.®

So heift es in einem Rundschreiben des Bischofs, das Vikare zu Beginn ihres
Dienstes erhalten®:

,a)  Salutatio: Die Salutatio im 6ffentlichen Gottesdienst sollte entfallen (vgl.
ev.-luth. Kirchenagende S. 16*, Nr. 66)

b) Erteilung des Segens: Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv
erfolgen. Folgende Formulierungen sind angebracht: ,Herr, segne und behiite
uns; Herr, lass dein Angesicht leuchten tber uns und sei uns gnadig; Herr, er-
hebe dein Angesicht auf uns und gib uns Frieden. * (vgl. ev.-luth. Kirchenagende
S. 16* Nr. 66)“1°

In der Handreichung fiir den Lesegottesdienst der SELK ,,Um Christus versam-
melte Gemeinde*“** finden sich einige, zum Teil auch widerspriichliche und the-
ologisch zu hinterfragende Regelungen und Hinweise.

So bildet das Ordinarium des Predigtgottesdienstes den Kern dieser Auszugsa-
gende. Es fallt auf, dass vor dem Kollektengebet die Salutatio (wohlgemerkt im
Blick auf nichtordinierte Lektoren), wenn auch als Rubrik, vorgesehen ist, wah-
rend sie vor der ,,Segensbitte” am Schluss des Lesegottesdienstes durch das Be-
nedicamus ersetzt wurde'?,

Anstelle der fur Ordinierte tblichen distributiven Segenserteilung in der 2. Per-
son Singular (,,Der Herr segne dich...*) sollen Lektoren mit Wendung zum Altar,
also (wie) zum Gebet in Gebetsform sprechen oder singen ,,Herr, segne uns...“%3.
In allen Féllen handelt es sich jedenfalls um Adaptionen des aaronitischen Se-
gens.

Das ,,Gestaltungsbeispiel fiir einfache Verhéltnisse® sieht ebenfalls eine

landeskirchlichen Protestantismus und bezieht sich auf die nahezu ungebundene Redefreiheit des Pre-
digers. In der lutherischen Kirche ist die Wortverkindigung jedoch nie eine ,freie“, sondern immer
eine gebundene, ndmlich an Schrift und Bekenntnis gebundene!

8 Fur Pastoralreferentinnen gibt es keine gesonderten Regelungen, sodass davon auszugehen ist, dass
die Regelungen fiir Vikare bzw. Lektoren hier sinnentsprechend anzuwenden waren.

® Rundschreiben der Kirchenleitung. Zum Dienst der Vikare und Mentoren. Unveroffentlicht. S. 5.

% Die Formulierungen sind freilich in sich nicht konsistent: Die Intention der Regelung ist ja, dass
Vikare keinen Segen im offentlichen Gottesdienst erteilen diirfen, weil sie nicht ordiniert sind und die
Erteilung des Segens im 6ffentlichen Gottesdienst an die Gemeinde ordinationsgebunden ist. VVon da-
her ist die Formulierung ,,Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv erfolgen* nicht theologisch
zuende gedacht.

1 Um Christus versammelte Gemeinde. Handreichung fir den Lesegottesdienst (Lektorengottes-
dienst). Hrg. v.d. Liturgischen Kommission der SELK. GroR Oesingen 2002 [Lektorenagende].

12 |_ektorenagende. S. 28.

13 |ektorenagende. S. 28.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 7

Segenshitte in Gebetsform (ohne Angabe zur Gebetsrichtung) vor, wobei hier
alternativ zur Adaption des aaronitischen Segens (in Gebetsform) nun auch der
trinitarische Segen auftaucht.**

In der Form ,,Predigtgottesdienst. Schlichte Form* schliefit der Gottesdienst nur
mit dem trinitarischen Segen, deprekativ mit dem Personalpronomen in der 1.
Person im Akkusativ (,,Es segne und behiite uns...).

Die in einer Form zusammengefassten Tagzeitengebete (Mette und Vesper)
schlieBen seltsamerweise wieder mit der Salutatio (,,Der Herr sei mit euch — Und
mit deinem Geiste)'® vor dem trinitarischen Segen, der jedoch nicht als Gebet
formuliert ist, wie dies beim aaronitischen Segen im Ordinarium des Predigtgot-
tesdienstes vorgesehen wird.

Wer ist der Segnende nach Aussage der Lektorenagende? Der Liturg, also der
Lektor, wobei in den Vorbemerkungen erldutert wird, dass den Lektorendienst
,Mianner und Frauen ausiiben [konnen], wenn die Gemeinde aus Riicksicht-
nahme auf die Gewissen nicht anders entscheidet (vgl. 1. Kor 8,11.12.).%6

In einer Fullnote heifl3t es dazu noch weiter: ,, Artikel 7.2 der Grundordnung der
SELK, nach dem das geistliche Amt nur Mannern iibertragen werden kann, wird
durch diese Regelung nicht eingeschrinkt.” Bemerkenswert erscheint der Zu-
satz: ,,Der Anschein der Preisgabe dieses Artikels ist zu vermeiden. “Y'

2.3 Die Agende »Amt-Amter-Dienste*

Die Agende ,,Amt-Amter-Dienste* [A-A-D], die als Band I\V/I des Agendenwer-
kes seit 2011 als ,,Entwurf zur Erprobung® vorliegt und 2017 in einer verdnderten
weiteren Erprobungsfassung erneut erschien, bietet zur Frage, wer den SchluB-
segen erteilt, kein einheitliches Bild.

In der ersten Auflage der A-A-D-Entwurfsagende hieB es noch: ,,Die anschlies-
sende Feier des Altarsakramentes leitet in der Regel der Ordinator, der auch den
Segen erteilt.«!8

In einer FuBnote wird hierzu vermerkt: ,,In der Regel* besagt, dass ggf. auch der
Neuordinierte die Sakramentsfeier leiten und den Schlulsegen erteilen kann,
wenn er dies wiinscht.*

In der 2. Auflage heif3t es nun ,,Die anschlieBende Feier des heiligen Abendmahls
leitet in der Regel der Ordinierte.“*°

Zum Segen bzw. zu der Person, die den SchluRRsegen erteilt, werden keine

4 Deprektativ-erteilend: ,,Es segne und behiite uns der allmachtige und barmherzige Gott, der Vater,
der Sohn und der Heilige Geist.“ Vgl. Lektorenagende. S. 40.

15 Die nach den agendarischen Anweisungen eigentlich entfallen soll.

16 |_ektorenagende. S. 6. Nr. 2.

17 Lektorenagende. S. 6. Nr. 2. Vergleiche zur hier nicht weiter fokussierten Frage, ob auch Frauen
Lesegottesdienste leiten diirfen: Christian Neddens. Bibel und Gemeinde. Zum Dienst von Lektorinnen
und Lektoren in der Selbstdndigen Evangelisch-Lutherischen Kirche. LuThK 2/2023. S. 187 ff.

8 Amt-Amter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV/1.Hrg. v.d. Kirchenleitung der
SELK. Entwurf zur Erprobung. Gottingen 2011. S. 61.

1 Amt-Amter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV / 1. Hg. v.d. Kirchenleitung der
SELK. Entwurf zur Erprobung. Gottingen. 2. Auflage 2017. S. 64.



8 Gert Kelter

Angaben mehr gemacht.

Bei allen anderen Amtseinsetzungs-, Einweisungs-, Bestédtigungs- und Seg-
nungshandlungen ist es entweder der neueingesetzte Amtstrager (Bischof,
Propst, Superintendent) oder ,,der Liturg®, der den SchluB3segen erteilt.

3. Zusammenfassung des ersten Teils

Zusammenfassend l&sst sich also sagen: Wenn in einem lutherischen Hauptgot-
tesdienst ein Inhaber des bischéflichen Amtes (Superintendent, Propst oder Bi-
schof), der nicht der Liturg, also Leiter des Gottesdienstes ist, den Schluf3segen
erteilt, hat dies keine Anhaltspunkte im Kirchenrecht bzw. in den rechtlichen
Angaben der geltenden Agenden.

Von daher werden natlrlich auch an keiner Stelle biblische Griinde, z.B. Hebr.
7,7 dafur angeflhrt, wer, auf welche Weise, wen im 6ffentlichen Gottesdienst
segnen darf.

Wo dieser Brauch, wonach der ranghdchste Geistliche im Gottesdienst den Se-
gen erteilt, getibt wird, handelt es sich demnach méglicherweise um eine unre-
flektierte Imitation rémisch-katholischer Gepflogenheiten, einen Ausdruck einer
bestimmten (individuellen) Amtstheologie (Hochschatzung des ordinierten Am-
tes) oder evtl. nur um ein Zeichen des Respektes und der Wertschétzung oder der
Gastfreundschaft.?

Der Exkurs zu ,,Segensformen und Segnenden* erbrachte im Wesentlichen, dass
erwartungsgemaR in einer Kirche, die eine unklare und uneinheitliche (also letzt-
lich keine verbindliche und akzeptierte) Amtstheologie hat, auch keine klaren,
biblisch-theologisch begrindeten und einheitlichen kirchenrechtlichen, agenda-
rischen und in der Folge auch gottesdienstpraktischen Regeln zu der Frage zu
erwarten sind, wer, wen, aus welchen Griinden, auf welche Weise im &ffentli-
chen Gottesdienst die um Christus versammelte Gemeinde segnet, segnen darf
oder eben auch nicht.?*

I1. Vermeintliche Selbstverstandlichkeiten

Bis hierher sind wir ganz selbstverstandlich davon ausgegangen, dass der
Schlufisegen im Gottesdienst gewissermallen ,,s0 sicher ist wie das Amen in der
Kirche®.

Zu den vermeintlichen Selbstverstédndlichkeiten des lutherischen Gottesdienstes
zéhlt es, dass

a) jeder Hauptgottesdienst?? mit dem Segen beschlossen wird und

20 7.B., wenn ein Superintendent, Propst oder Bischof zu einem Gemeindejubilaum anreist und die
Festpredigt im Gottesdienst halt.

2 Die bestehenden Regelungen sind infolgedessen auch als Soll-Bestimmungen formuliert, die ja in
der Regel in der SELK - eher willkirlich- nicht im verwaltungsjuristischen Sinne (ndmlich genauso
verbindlich wie eine Muss-Vorschrift) verstanden werden, sondern als ,,unverbindliche Empfehlung*.
22 Also der, nach Ubereinstimmendem Zeugnis von Schrift und Bekenntnis, vollstandige, aus Wortver-
kiindigung und Sakramentsfeier bestehende Gottesdienst der Gemeinde.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 9

b) dieser Segen der aaronitische Segen nach 4.Mose 6,24-262 ist.

Uber die etwas spezielle Ausgangsfrage nach der segnenden Person bzw. nach
einem in der Praxis gelegentlich zu beobachtenden Vorrang des einen vor dem
anderen Amtstrager im Blick auf die Erteilung des SchluRsegens, kommen wir
jetzt zu zwei sehr grundsétzlichen Fragen, die uns im Folgenden beschéftigen
sollen.

1. Seit wann endet der Gottesdienst Gberhaupt mit dem Segen?

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen zum ,,Stan-
dardsegen® im lutherischen Hauptgottesdienst?

1. Seit wann endet der Gottesdienst tberhaupt mit dem Segen?

Wihrend das ,,Amen in der Kirche® im Neuen Testament 152 Mal vorkommt,
wenngleich meist nicht als abschlieBend bekraftigende Zustimmung eines Gebe-
tes im Lutherschen Sinne von ,,Amen, Amen, das heiBit: Ja, ja, so soll es gesche-
hen®, sondern vor einer Aussage, bei Luther meist mit ,,wahrlich® {ibersetzt,
kommt der aaronitische Segen, aber auch der trinitarische Segen im neuen Tes-
tament in der uns bekannten Form gar nicht vor.

Der aaronitische Segen® ist der priesterliche Segen, den Gott der HERR selbst
Mose iibermittelt und ihn beauftragt: ,,Sage Aaron und seinen Shnen und sprich:
So sollt ihr sagen zu den Israeliten, wenn ihr sie segnet: Der HERR segne dich
und behtte dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten Gber dir und sei dir
gnadig; der HERR hebe sein Angesicht Giber dich und gebe dir Frieden. So sollen
sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.“ 4 Mose 6, 24-26.
,Aaron und seine S6hne*: Aaron und seine S6hne werden im AT auch als die
einzig legitimen Priester angesehen.?

Also: Nicht jeder, sondern nur die von Gott dazu erwéhlten ,,Aaroniden sind
beauftragt und befugt, den Segen, das hei3t: den Namen Gottes, auf das Volk zu
legen.

Bis heute wird im orthodoxen Judentum der aaronitische Segen von den Ange-
horigen der priesterlichen Geschlechter (Leviten und Kohanim) zu bestimmten
Anlassen gesprochen bzw. gesungen.?®

Der aaronitische Segen ist nicht trinitarisch, jedoch triadisch, also dreistrophig
aufgebaut.

Wie sieht es nun mit dem priesterlichen Segen in der christlichen Kirche und
Gemeinde aus?

2 Der HERR segne dich und behiite dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten tiber dir und sei dir
gnédig; der HERR hebe (in der Agende: , erhebe*; vgl. Agende | S. 288) sein Angesicht uber (in der
Agende: ,,auf dich “) dich und gebe dir Frieden.

2 \gl. Bernd-Jorg Diebner, Der sog. ,,Aaronitische Segen* (Num 6,24-26). In: Heinrich Riehm (Hg.).
Freude am Gottesdienst. Festschrift fiir Frieder Schulz, Dreisam-Verlag, Heidelberg 1988, S. 201-218.
% vgl. 1Chr 6,34; 1Chr 23,1.

% Ein beeindruckendes Tonbeispiel des gesungenen aaronitischen Segens im orthodox-judischen Got-
tesdienst (Kantor Gershon Sirota Warschau, 1908) findet man unter https://de.wikipedia.org/wiki/Aa-
ronitischer_Segen#Judentum



https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum

10 Gert Kelter

Segnungen der Gemeinde wahrend des Gottesdienstes?” miissen dabei vom
SchluBRsegen am Ende des Gottesdienstes unterschieden werden.

Einzelne friihe orientalische Quellen des 4. Jahrhunderts bezeugen priesterliche
Segnungen der Gemeinde vor der Kommunion, also zum gesegneten Empfang
des Leibes und Blutes Christi.?®

Im friihen Altertum findet sich in vielen Liturgien der Brauch, dass am Ende der
Eucharistiefeier (also des Abendmahlsteils, was nicht mit dem Ende des gesam-
ten Gottesdienstes identisch ist) der Bischof bzw. Priester ein Segensgebet
spricht, das durch den Diakon mit der Aufforderung ,,Verneigt euch vor Gott*?°
eingeleitet wurde.

Auch in den gallikanischen Liturgien findet sich ein solcher Segen im Zusam-
menhang mit der Eucharistie schon im 5. Jahrhundert, gesprochen vom Bischof
oder in schlichteren Messen (ab dem 6. Jahrhundert) auch vom Priester. Aller-
dings wird dort dieser Segen nicht so sehr als Vorbereitung zu einem wiirdigen,
gesegneten Kommunionempfang verstanden, sondern eher als Ersatz fiir den
Empfang fir diejenigen, die nicht kommunizieren.

Dieser Segen war meist triadisch, also dreigliedrig und der jeweiligen Kirchen-
jahreszeit angepasst.*

Urspriinglich, so besagen die dltesten Zeugnisse, ,,bildete die Kommunion ein-
fach den Schluss der Eucharistiefeier, ohne dass sie noch von besonderen Gebe-
ten begleitet war.*%!

Den Schluf? der regelméaRigen gottesdienstlichen Liturgie bildete in anderen frii-
hen Liturgien, z.B. der Clementinischen Liturgie®, die Akklamation des Diakons
,,Geht im Frieden auseinander!“3, also dem Pendant zu unserem heutigen ,,Gehet
hin im Frieden!*, worauf die Gemeinde mit ,,Gott sei ewiglich Dank!* antwortet.
Es handelt sich also nicht um einen formalen und formelhaften Segen im heuti-
gen Sinne, sondern um einen ,,Entlassungsruf™, von dem Jungmann sagt, man
dirfe von ihm jedoch ,, nicht viel mehr erwarten, als das Wort, mit dem der Vor-
sitzende in jeder wohlgeordneten Versammlung diese zuletzt fir geschlossen er-
kléirt, zumal das verabschiedende Segnungsgebet ja vorausgegangen ist. “**
Teilweise wurde in diesen Entlassungsrufen auch bereits der Begriff ,,missa“ ver-
wendet, das so viel wie ,,Sendung® oder ,,Entlassung® bedeutet und aus dem sich

2 Dazu zahlen im weiteren Sinne z.B. auch die Salutationes ,,Der Herr sei mit euch. Peter Brunner
bezeichnet diese Salutationen mit Lyder Brun als ,,wirkliches segnen®. VVgl. Peter Brunner. Der Segen
als dogmatisches und liturgisches Problem. in: Pro Ecclesia. Gesammelte Aufsétze zur dogmatischen
Theologie. Bd. Il. Firth 1990. S. 348 [Brunner, Segen].

2y/gl. J. A. Jungmann, Missa solemnis, Teil I1. Eine genetische Erklarung der rémischen Messe. Wien
1949. S. 356ff [Jungmann].

2 Humilitate capita vestra Deo. Vgl. Adam-Berger, S. 4.

% vgl. Adolf Adam / Rupert Berger, Pastoral-Liturgisches Handlexikon. Freiburg 1980. 6. Aufl. —
Lemma Segen. S. 473 [Adam-Berger].

8 Jungmann, a.a.0., S. 334.

%2 In den Apostolischen Konstitutionen aus dem spaten 4. Jahrhundert.

33 Kurt Fror, Salutationen, Benediktionen, Amen, In: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottes-
dienstes, Band II. Seite 589 [Leiturgia].

% Jungmann, a.a.0., S. 523-524.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 11

die Bezeichnung ,,Messe” fiir den gesamten eucharistischen Gottesdienst entwi-
ckelt hat.

Einen formalen SchluBsegen, der die Messe beendet, finden wir hier und noch
lange Zeit nicht im christlichen Gottesdienst!3®

In heutigen Agenden bzw. MelRbichern ist der Schlusegen (aaronitisch oder
trinitarisch) selbstverstandlicher Bestandteil der Ordinarien, also der feststehen-
den Teile des Gottesdienstes®.

Erst vom 11. Jahrhundert an gehorte jedoch ein formaler bischoflicher bzw.
priesterlicher SchluRsegen zu den Ordinarien. Und erst im 12. Jahrhundert wurde
auch in Rom der SchluRsegen vom Altar (!) aus erteilt.3” Gemessen an der tber
2000-jahrigen Kirchengeschichte ist der gottesdienstliche priesterliche bzw. bi-
schofliche Schluf3segen also eine eher neuere Entwicklung.

Wie kam es dazu? Nach der Entlassung (mit dem Friedensgruf3, dem Dank der
Gemeinde und dem Entlassungsruf) erfolgte das, was man in rémisch-katholi-
schen Papst- und Bischofsmessen bis heute beobachten kann: Der Bischof ver-
lasst das Gotteshaus, in dem er, durch die Gemeinde schreitend, die Gemeinde
mit dem Kreuzeszeichen segnet.®

Dieser Segen, der ja dem Empfinden nach erst ,,nach der Messe* gegeben wurde,
wanderte gewissermafen aus gallikanischen und anderen liturgischen Traditio-
nen in das romische Messbuch® und dort ans Ende der Messfeier, als im fran-
kisch-gallischen Raum die romische Liturgie tibernommen wurde.*

Festzuhalten ist aber, dass auch in den spéteren westlichen Liturgien noch der
namengebende Entlassungsruf ,,Ite, missa est™ bzw. der darauffolgende Dank des
Volkes der chronologische Abschluss der Messe ist und nicht der Segen.

In der nachkonziliaren, modernen rémisch-katholischen Liturgie wird in der

% Ein Beispiel aus dem 8./9. Jahrhundert fir den SchluR der Messe aus dem Ordo von St. Amand (ca.
800 n. Chr.): ,,Die Kollekte nach der Kommunion und die Verabschiedung. Nachdem die Kollekte
beendet ist, sagt der Diakon (nicht derjenige, der das Evangelium liest, sondern ein anderer): Geh, die
Messe ist zu Ende!

Dann steigt der Pontifex vom Altar herab und die Diakone mit ihm, und der oben erwdhnte Subdiakon
geht mit dem Weihrauchfass vor ihm her, ebenso wie die Leuchter, die von den Kerzenhaltern getragen
werden; und wahrend er durch die Mitte des Presbyteriums hinuntergeht, sagt ein Subdiakon des Cho-
res: Herr, bitte um den Segen! Und der Pontifex spricht das Gebet, und sie antworten: Amen. Und
wenn er aus dem Presbyterium hinausgeht, sagen die Richter als nachstes: Herr, erbitte den Segen!
Und wenn der Segen erteilt worden ist, antworten sie: Amen. Und die Kollegien treten mit ihren Leuch-
tern vor den Pontifex und bleiben vor der Tilr der Sakristei stehen, bis er hineingegangen ist; dann
ldschen sie ihre Lichter aus.«

Vagl. http://sacrificium-laudis.blogspot.com/p/ordo-of-st-amand-c-800-ad-from-ordo.html

3 Die kirchenjahreszeitlich oder nach Anlassen wechselnden Stiicke nennt man ,,Proprium®, das je-
weils Eigene.

37 vgl. Kurt Froér. In: Leiturgia, a.a.0. S. 590.

3 Jungmann, S. 356ff / Leiturgia S. 589.

% Allerdings nicht flachendeckend und in einer Reihe von Orden erst sehr viel spéter.

40vgl. Adam-Berger, a.a.0., S. 473.



12 Gert Kelter

deutschen Fassung ,,Ite, missa est* allerdings nicht mit ,,Geht, das ist die Entlas-
sung / Sendung®, sondern mit ,,Gehet hin im Frieden® libersetzt und entspricht
daher inhaltlich dem ,,Gehet hin im Frieden des Herrn* der lutherischen Agende
I, nach der allerdings der Segen und nicht dieser Entlassungsruf den tatsachlichen
Schluss des Gottesdienstes bildet.

Friedrich Kalb schreibt dazu und geht kritisch auf den fast uberall anzutreffenden
Brauch ein, nach dem Segen bzw. dem Schluss-Amen noch ein Lied singen zu
lassen: ,,Ist ein SchluBgesang vorgesehen, so soll er nicht nach dem Segen ein-
geordnet werden. Der Segen soll in jedem Fall das Letzte sein.“4

Weil es nun urspriinglich der Bischofssegen war, aus dem sich der Schluf3segen
entwickelte, gab es zwischenzeitlich auch Regelungen, die den Unterschied zum
gewdohnlichen Priester markieren sollten, nachdem sich diese Zwei- bzw. Drei-
stufung des Amtes durchgesetzt hatte. Z.B. durfte nur der Bischof mit ,,bloBer
Hand* das Kreuzzeichen zum Segen machen, wihrend der normale Priester ei-
nen geweihten Gegenstand (meist Kelch oder Patene, aber auch eine Reliquie) in
der Hand halten musste.

Die Entwicklung des ,,ambulanten‘ bisch6flichen Segens nach der Messe zu ei-
nem festen Bestandteil des Ordinariums ist vielleicht vergleichbar mit der Ent-
wicklung des Nunc dimittis von einem unter mehreren Gebeten nach Schluss der
Kommunion, von einem eigentlich vom Priester zu Forderung seiner eigenen
Sakramentsandacht gesprochenen Gebet* zu einem Gemeindegesang, der zu-
mindest in der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche*® de facto den
Status eines Ordinariumshestandteils erhalten hat und dort den regelméRigen Ab-
schluss der Kommunion bildet.

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen
zum ,,Standardsegen® im lutherischen Hauptgottesdienst?

In den hochmittelalterlichen MeRbiichern finden wir den SchluRsegen nach und
nach als Bestandteil des Ordinariums, ohne dass hierfur allerdings jeweils be-
stimmte Segensformeln oder Worte vorgeschrieben waren. Jungmann fihrt das
darauf zuriick, dass ,,man einfach die landesiibliche Formel gebrauchte, wie sie
auch bei der privaten Segnung von jeher gebriuchlich war.“4*

Das romische Messbuch, das Missale Romanum, mit weitgehend verbindlichen
Strukturen und Texten ist erst eine Frucht der Reformen des Konzils von Trient
(1545-1563) und erschien erst 1570 unter Papst Pius V. als verbindliches Mess-
buch fir diejenigen Bistimer und Orden mit rémischen Ritus, die nicht

4l Friedrich Kalb, GrundriR der Liturgik. Eine Einfiinrung in die Geschichte, Grundsatze und Ordnun-
gen des lutherischen Gottesdienstes.3. Auflage, Miinchen 1985. S. 173 [Kalb]. — Kursive Hervorhe-
bung durch G.K.

42 vgl.hierzu Jungmann, a.a.0., S. 490%; 491, 493%;558,

3 Aber z.B. auch in der Ev.-Luth. Missionsdi6zese von Finnland.

4 Jungmann, a.a.0., S. 536.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 13

nachweislich Gber mindestens zweihundertjahrige eigene Traditionen verfig-
ten.*®

Spater kristallisieren sich zwei Formen, darunter die bis heute gebrduchliche
trinitarische Segensformel heraus.

Der Reformator und Lehrer der Kirche, Martin Luther, reagiert auf die Wirren,
die ab 1521 u.a. durch seinen Kollegen Andreas Bodenstein*, nach seinem Ge-
burtsort Karlstadt genannt, entstanden, die vor allem auch Inhalte und Gestalt
des Gottesdienstes betrafen und im Bildersturm gipfelten, u.a. damit, dass er
1523 ein moderat Uberarbeitetes Messformular, die Formula missae et commu-
nionis pro ecclesia Vuittembergensi, verfasste und herausgab.

Diese Messordnung basierte auf dem in Wittenberg bis dahin gebrauchlichen
Missale Romanum. Luther Gbernimmt die trinitarische Segensformel des Missale
Romanum?’ und fhrt sie auch als erste auf. Zugleich stellt er jedoch auch fakul-
tativ den aaronitischen Segen 4 Mose 6,24ff, sowie Psalm 67,7*% daneben.
Luther vermerkt zum aaronitischen Segen: ,, Ich glaube, dass Christus dies auch
nutzte, als er in den Himmel auffuhr und seine Jiinger segnete. “*

Dass Luther dem rémischen trinitarischen Segen zwei biblische Segensvoten bei-
seite stellt, entspricht seinem liturgisch-theologischen Schema, mdglichst alles
»Menschenwerk* zugunsten biblischer oder biblisch begriindeter Texte aus dem
Gottesdienst zu entfernen, wobei er damit insbesondere diejenigen Texte meinte,
die den Opfercharakter der Messe ausmachten (Canon missae).

Durch den, wenngleich von ihm nur vermuteten und nicht definitiv behaupteten
Bezug auf den gen Himmel fahrenden Christus verleiht er allerdings dem aaro-
nitischen Segen noch einmal in besonderer Weise Gewicht und Dignitat.

Allerdings war Luther durchaus nicht der Erste, der den aaronitischen Segen als
Segensvotum fur den christlichen Gottesdienst verwendet hat.

So kommt er beispielsweise Rietschel zufolge schon als Benediktion vor der
Kommunion, also einer der VVorformen des spéteren SchluRsegens, in der Isidor

4 \Von diesem sog. pianischen Privileg machten auf langere Sicht in Deutschland nur die Erzdiézesen
KoélIn und Trier sowie das Bistum Miinster Gebrauch. ,,Sie haben bis weit ins 19. Jahrhundert an ihrer
jeweiligen Diozesanliturgie festgehalten und die rémisch-tridentinische Liturgie in ihrem vollen Um-
fang erst um 1900 offiziell eingefiihrt. Als letzte deutsche Ditzese at das Bistum Munster 1835 noch
einmal sein Eigenmissale drucken lassen.“ Vgl. Andreas Heinz. Didzesanliturgien in Deutschland nach
dem Konzil von Trient. Minster — Kéln — Trier. in: MThZ 67 (2016) 332-350.

S. 333.

461486 - 1541.

47 Benedicat vos omnipotens Deus Pater et Filius et Spiritus Sanctus = Es segne euch der allmachtige
Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist. In dieser Form schon bezeugt u.a. auf der Synode
von Albi 1230. Vgl. Jungmann, a.a.O. S. 538.

8 Das Land gibt sein Gewachs; es segne uns Gott, unser Gott!

4 Eiusmodi credo et christum usum fuisse cum in caelum ascendens suos discipulos benedixit. WA
12, 213, 28ff. Nach: Fror. Leiturgia. a.a.0., S. 590.



14 Gert Kelter

v. Sevilla® zugeschriebenen mozarabischen Liturgie vor.!

Fror erwdhnt unter Berufung auf Jungmann eine Verwendung des aaronitischen
Segens auch fiir den gallischen Pontifikalsegen.®? Bei Jungmann heiBt es: ,,Die
Segensformel selbst ist regelmalig in drei Gliedern aufgebaut nach dem Vorbild
des groRRen Priestersegens des Alten Bundes [Num 6, 22-26], der auch selber in
den altesten Sammlungen® erscheint. %4

Luther trifft drei Jahre nach dem Erscheinen der Formula Missae die Entschei-
dung, in der Deutschen Messe von 1526 den aaronitischen Segen fir die Messe
als einzige Segensformel zu verwenden und keine Alternativen dazu mehr anzu-
bieten.

Aber langst nicht alle in der Zeit zwischen 1524 und 1526 erschienenen Deut-
schen Messen®® verfahren in derselben Weise. Wenngleich vereinzelt auch der
aaronitische Segen zu finden ist, weisen viele Formulare doch auch freie Segens-
formeln auf, denen mittelalterliche Varianten zugrunde liegen.%®

Die meisten lutherischen Kirchenordnungen des 16. und 17. Jahrhunderts orien-
tieren sich dann jedoch an Luthers VVorgaben und tibernehmen den aaronitischen
Segen als den SchlufRsegen der Messe.

Nachdem im Zeitalter des Rationalismus‘ bzw. der Aufkl&rung, etwa zwischen
1620 und 1800, der aaronitische Segen gelegentlich wegen seines ,,mosaischen*
Ursprungs abgelehnt und nicht in Agenden aufgenommen wurde®’, setzt er sich
schlieBlich doch durch und wird im 19. und 20. Jahrhundert zur Standardform
des SchluBsegens im lutherischen Gottesdienst und der meisten evangelischen
Gottesdienstformulare und Agenden.

3. Martin Luthers Haltung zum aaronitischen Segen

Vermutlich 1527 hélt Martin Luther im Rahmen seiner fortlaufenden Auslegung
der fiinf Blicher Mose (in den 1520er Jahren) in einer Nachmittagspredigt eine
Auslegung Uber 4 Mose 6, 22-27, die 1532 mit dem bezeichnenden Titel ,,Der
Segen, so man nach der Messe spricht iiber das Volk* herausgegeben wird.%®
Der Titel signalisiert, dass der aaronitische Segen nach Erscheinen der Formula
Missae bzw. der deutschen Messe offenbar schon als der Segen erlebt und von
Luther auch so verstanden wird, mit dem die Messe schlief3t.

%0 Ca. 560 — 636.

51 Georg Rietschel. Lehrbuch der Liturgik. Bd. I. Die Lehre vom Gemeindegottesdienst. Berlin 1900,
S. 326.

52 Fror., Leiturgia. a.a.0. S. 590, FuRnote 141.

%3 Gemeint sind Sammlungen gallikanischer Liturgien. J. bezieht sich auf P. de Puniet. Das rémische
Pontifikale. Geschichte und Kommentar. Klosterneuburg 1935. S. 82.

5 Kursiv durch GK.

% Deutsche evangelische Messen erschienenen z.B. in Worms, Allstedt, StraBburg, Niirnberg, Nord-
lingen.

%6 Vgl. Fréer, Leiturgia, a.a.0. S. 590.

"vgl. dazu: Paul Graff, Geschichte der Auflosung der alten gottesdienstlichen Formen in der evange-
lischen Kirche Deutschlands, Bd. Il. Géttingen 21937. S. 159ff.

8 WA 30 111, S. 574-582 | W2 111 1362-1369.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 15

Interessanterweise halt es Luther fir angebracht, seinen Zuhérern, denen viel-
leicht doch noch der trinitarische Segen aus dem Missale Romanum im Ohr ge-
blieben ist, zu erldutern, dass der aaronitische Segen eigentlich ja gar nichts an-
deres (vielleicht auch mit Impetus: nichts ,,jiidisches“ sondern durchaus christli-
ches) sei, also nicht nur triadisch, sondern — recht verstanden - geradezu trinita-
risch.

Luther: ,, Dieser (der aaronitische; GK) Segen ist nicht weit von dem andern ge-
meinen Segen, den man in der lateinischen Sprache gibt, und auf Deutsch also
lautet: es segne euch Gott der Vater, und der Sohn, und der Heilige Geist, Amen.
Denn dem Vater wird zugeeignet das Werk der Schopfung, welches dieser Segen
auch riihrt, und klarer ausdriickt, da er spricht: ,Der Herr segne dich, und be-
hite dich’, das ist, er gebe dir gnddiglich Leib und Leben, und was dazu gehort.
Also, dem Sohne wird zugeeignet das Werk der Erlésung, welches dieser Segen
auch riihrt und erkldrt, da er spricht: ,Der Herr erleuchte sein Angesicht iiber
dir* etc., das ist, er helfe dir von Suinden, und sei dir gnadig, und gebe dir seinen
Geist. Und dem Heiligen Geist wird zugeeignet das Werk der téaglichen Heili-
gung, Trost und Starke wider den Teufel, und endlich die Auferweckung vom
Tode, welches dieser Segen auch ruhrt und erklart, da er spricht: ,Der Herr er-
hebe sein Angesicht* etc., das ist, er wolle dich stdrken, trosten und endlich den
Sieg geben, wie droben gesagt. >

Luthers Vorstellung, wonach Christus seine Jinger bei der Himmelfahrt mit dem
aaronitischen Segen segnet und sendet (Lk 24, 50 / Apg 1,8), vermittelt sowohl
das Bild des mit erhobenen Handen seine Gemeinde segnenden Christus als auch
das des alttestamentlichen Priesters.

Im ,,Schulchan Aruch®, einer von Josef Karo verfassten rabbinischen Sammlung
religioser Vorschriften (den Halachot) aus dem 16. Jahrhundert wird akribisch
beschrieben, wie die Angehdrigen der priesterlichen Familien den aaronitischen
Segen zu erteilen haben. Und so wird dies im orthodoxen Judentum bis heute
gehalten:

,,Sie erheben die Hinde [ ...], strecken sie aus und teilen ihre Finger, so dass flinf
Zwischenrdume dazwischen entstehen, das ist zwischen je zwei Fingern ein Zwi-
schenraum und zwischen zwei Fingern und dem Daumen ebenfalls ein Zwischen-
raum, und ebenso an der anderen Hand, das sind vier Zwischenraume, und zwi-
schen einem Daumen und dem andern auch ein Zwischenraum, das sind finf
Zwischenrdume [...] sie miissen sehr darauf achten, dass die Spitzen der Dau-
men einander nicht beriihren, damit der Zwischenraum nicht zerstort werde; sie
missen die rechte Hand etwas hoher halten als die linke, und der rechte Daumen
sei tiber dem linken Daumen [...] und sie breiten die Hdnde so aus, dass das
Innere ihrer Hande zur Erde gewandt ist und die Riickseite ihrer Hande zum
Himmel. <%

5 Wz 111 Sp. 1369. — Vgl. dazu auch die trinitarische Entfaltung des aaaronitischen Segens bei: Gert
Kelter. Gott ist gegenwaértig. Anregungen fir die Feier des lutherischen Gottesdienstes. Ein Werkbuch.
Berlin 22019. S. 182.

% Salomon Ganzfried. Kizzur Schulchan Aruch. Bd. 1. Kapitel 100 (iibertragen v. Selig Bamberger).
Basel 1969. zitiert nach: https://de.wikipedia.org/wiki/Kohen#cite_note-4



16 Gert Kelter

Die auf diese Weise zum aaronitischen Segen erhobenen Hénde sind auch héaufig
auf judischen Grabsteinen zu sehen.

Wir sahen, dass Martin Luther den aaronitischen Segen trinitarisch interpretiert
und gewissermafen als die Zusammenfassung der Flle des gottlichen Segens
verstanden hat. Offenbar identifizierte Luther auch den Himmelfahrtssegen
Christi (nach Lk 24,50) mit dem priesterlichen aaronitischen Segen. Beide As-
pekte kdnnen erkldren, weshalb er dem aaronitischen Segen als SchluRsegen der
Messe gegeniiber dem traditionellen trinitarischen Segen des Missale Romanum
den Vorrang einrdumte.

4. Die besondere Dignitat des aaronitischen Segens

Mit diesen Uberlegungen kommen wir wieder zum urspriinglichen Ausléser fiir
diese Ausfiihrungen und zur Hohenpriester-Christologie des Hebraerbriefes, der
jaeine Linie vom Priesterkdnig Melchisedek tiber Abraham und das aaronitisch-
levitische (Hohen-)Priestertum bis zu Jesus Christus, der Konig, Prophet und
Priester in Ewigkeit ist, auszieht.

Was geschieht denn eigentlich, der Einsetzung des aaronitischen Segens gemag,
wenn dieser Segen erteilt wird?

,»30 sollen sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.
Spricht Gott, der Herr.

Mit dem Segen soll also der Name Gottes auf das vor IHM versammelte Volk
gelegt werden. Wenn man einem Menschen den Segen zuspricht und der heilige
Name Gottes ausgesprochen wird, ist Gott selbst gegenwartig. Aber die, ber
denen der Name Gottes genannt ist, auf die der Name Gottes gelegt wurde, wer-
den so auch sein Besitz, sein Eigentum. Stellen wie Jesaja 43,7, Jeremia 14,9
oder Amos 9,12 machen das deutlich.

Mit einem kilhnen Sprung ins Neue Testament und die Liturgie der Kirche erin-
nert uns das auch an den Segen der Heiligen Taufe: Auch hier wird ja der Name
des dreieinigen Gottes auf den Taufling gelegt, indem der Name Gottes mit dem
(Tauf-)Namen des Téuflings verbunden wird: ,,N.N., ich taufe dich im Namen
des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.*

Wer den Namen Gottes auf Gottes Volk legt, also wer segnet, tut das nicht aus
eigener Vollmacht.

Peter Brunner schreibt: ,, In Israel waren es vor allem die Triger der Institutio-
nen des Koénigtums und des Priestertums, also die Gesalbten, denen die Segens-
vollmacht zukam. [...] Die Bevollméchtigung der Leviten (Dtn 1,8) und insbe-
sondere der Aaroniten mit dem kultischen Segen war von entscheidender Aus-
wirkung flr das gottesdienstliche Leben Israels. Die Grundlage fiir dieses pries-
terliche Vorrecht bot Num 6, 22-27. Auf Grund einer Weisung Jahves wird der
Wortlaut festgelegt, mit dem die Priester Israel segnen sollen. In diesem ,aaro-
nitischen Segen ‘ steckt eine sehr weitreichende Namenstheologie und eine The-
ologie der Vergegenwdrtigung Jahves im Kultus verborgen. [...] (Diese) /... ]
konnte vielleicht den Verdacht erwecken, als sei hier doch eine von Gott

«61

614, Mose 6, 27.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 17

losgeléste Segensmacht in die Hande der Menschen gelegt, derart, dal der
Mensch diese verselbstandigte Segensmacht nun zu seiner Verfligung habe. Der
biblische Text Num 6, 22-27 zerstért diesen Verdacht véllig. “®?

Brunner fiihrt dazu weiter aus, dass es sich beim Segen um eine ,,géttliche An-
ordnung® handele und der priesterliche Segen also ,,ein fiir allemal aus Gottes
freiem Willen allein“ komme.

Der Wortlaut zeige die ,,gleiche fiirbittende Hinwendung zu Gott* die auch 1
Mose 48 bei der Segnung der Séhne Josephs zu beobachten sei.

Auch der aaronitische Segen stehe ,,in einer Dimension des Gebets, obwohl er
nicht Gebet, sondern Segen, exhibitiver Zuspruch* sei. Denn flirbittende Haltung
und exhibitives Segnen schléssen sich nicht aus, sondern seien im Segnen in ei-
nem Akt vereint, was gerade das eigentiimliche Wesen des Segens ausmache.
Brunner fasst zusammen: ,,Schlief3lich zeigt der Schluf? dieser géttlichen Anord-
nung, dal in, mit und unter dem, was die Priester mit dem Ausspruch der Se-
gensformel tun, Gott selbst es ist, der allein und in Wahrheit segnet: , Wenn sie
(die Priester) so meinen Namen auf die Israeliten legen, willich selbstsie
segnen (V.27).63

Durch die bewusste Formulierung ,,in, mit und unter* signalisiert Brunner, dass
der Segen, also das von Gott angeordnete Wort, in, mit und unter dem ER selbst
wirkt, was er darin verheif3t, aus seiner Sicht eine geradezu sakramentale Quali-
tat hat.%*

Von Bedeutung ist auch Brunners Diktum, dass das ,,Priestertum des alten Bun-
des im neuen Bunde aufgehoben“®® sei und daher keine Bedenken gegen den
Gebrauch des aaronitischen Segens im christlichen Gottesdienst bestiinden. 5
Peter Brunner vertieft diesen Gedanken an anderer Stelle noch einmal, wenn er
ausfiihrt: ,, Im Segen ist wie in der Absolution der , sakramentale Charakter
des Wortes besonders deutlich zu erkennen. In der Kraft der Verheilung
Christi, in der Kraft seiner wortgebundenen Pneumagegenwart bermittelt das
Segenswort die Gabe, die es ausspricht. Luther hat in der Auslegung von Gen.
27,28f. diesen exhibitiven Charakter des Segens mit uniberbietbarer Klarheit
erkannt und ausgesprochen. Keineswegs sind die Segensworte ,,nur ein leerer
Schwall von Worten®, sie sind nicht exoptatio (Wunsch), sondern donatio
(Gabe), es sind ,,reale Segnungen “, nicht optativisch, sondern indikativisch zu
verstehen. ,,Sie schicken und bringen, was die Worte aussagen, in der Tat.*
Dies gilt nicht nur von dem Patriarchensegen in dem Alten Bund, sondern ,, Se-
gen dieser Art haben auch wir im Neuen Bunde durch Christi Priestertum®,
was Luther an der Absolution aufzeigt, ein Beleg dafur, daf die innere Struktur

52 Brunner, Segen. a.a.0., S. 343-344.

5 Alle Zitate bei Brunner, Segen. a.a.0., S. 344.

5 ApCA 13 definiert als Sakrament, was ein Mandat und eine Verheifung (promissio) Gottes habe.

% Wohlgemerkt: ,,im neuen Bund* aufgehoben. Das kann im Sinne der Hohenpriester-Christologie nur
als ,in Christus, dem ewigen Priester (gut) aufgehoben verstanden werden und nicht im Sinne einer
~Aufhebungs“- bzw. Enterbungstheologie.

% vgl. Brunner, Segen. a.a.0., S. 351.



18 Gert Kelter

und die Funktion des Segenswortes dem Absolutionswort gleicht.

Wenn der Pastor, der Hirte der neutestamentlichen Gemeinde vice et loco Christi
die Gemeinde im offentlichen Gottesdienst optativ-furbittend und zugleich exhi-
bitiv segnet, legt er also ,,in Christo* den Namen Gottes auf Gottes Volk.

Das ist ein Hohe- oder Kulminationspunkt des gesamten Gottesdienstes, eine au-
toritative Handlung, die kein Mensch aus sich selbst heraus austiben kann und
darf. Sie bedarf eines Mandates, sprich: der Ordination.

Die Erteilung des Segens im offentlichen Gottesdienst ist daher ebenso wie die
offentliche Wortverkiindigung und die Sakramentsverwaltung unbedingt an die
Ordination gebunden.

Das gilt unabhéngig von der Beantwortung der Frage, ob denn ein Segen, der in
einer 6ffentlichen Versammlung von einer nichtordinierten Person gesprochen
werde, ,,giiltig* im Sinne von ,,wirksam* sei, einer Frage, die auch im Blick auf
die Wortverkindigung oder Sakramentsverwaltung gestellt und unterschiedlich
beantwortet werden kann. Dahinter steht die Frage, ob das nicht mandatierte (und
damit auch nicht legitime, erlaubte) Tun automatisch deshalb auch wirkungslos
sei.

Damit verwandt ist auch die Problematik der Ab&nderung der biblischen Segens-
worte, insbesondere der Anderung des Singulars (Der Herr segne dich) in den
Plural (Der Herr segne euch).

Der biblische Kontext belegt natirlich klar, dass der Singular sich auf das Volk
(Israel) bezieht, auf das der Name Gottes gelegt werden soll, es sich also um
einen ,.kollektiven Singular® handelt, der jeden Einzelnen mit einschliefft. In
etwa so wie beim generischen Maskulinum, bei dem ja nicht Frauen ,,sich mit-
denken® miissten, sondern per definitionem - ebenso wie Ménner - inkludiert
sind.®8

Ich pladiere entschieden dafir, den aaronitischen Segen in der biblischen Form
zu belassen und nicht zu veréndern. Auch nicht, indem man ihn in Gebetsform
(,,...Herr, segne und behiite uns...*) als ,,Ersatz fiir den distributiven Segen im
Lesegottesdienst spricht.

Gegen den Singular wird eingewendet, er enthalte ein ,,individualisierendes
MiBverstindnis*“.%® Wenn dieses Missverstandnis dazu fiihrt, dass sich der Ein-
zelne in seelsorglich-trostender Weise von Gott selbst angesprochen und ge-
segnet erfahrt, ware es kein Schaden. Und ansonsten ist es eben die katecheti-
sche Aufgabe des Pastors, immer wieder auf geeignete Weise auch einmal den
Segen und dessen Hintergriinde zu erklaren.”

Mit einem Internet-Fund soll diese ,,verzweigte Spurensuche abgeschlossen
werden, einem m.E. sehr geistlichen, biblisch ,,gesittigten” Zitat aus der

57 Peter Brunner. Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten Gemeinde. in: Leitur-
gia. hg. v. K. F. Mller u. W. Blankenburg, Bd. 1, 1954, 84-361, S. 201f.

% Wie ja tibrigens in der deutschen Sprache sich sonst auch immer alle Manner ,,mitdenken* missten,
wenn der Plural, immer mit dem ,.femininen‘ Artikel ,,die* versehen, verwendet wird.

8 So auch Brunner in Brunner. Segen. a.a.0., S. 351, der sich fur den Plural ausspricht, den fiir ,,ange-
messen* und auch ,,der apostolischen Weise zu segnen‘ entsprechend hélt.

0 Wie es iiberhaupt zu den leider weitgehend in den Hintergrund getretenen Kernaufgaben eines Pas-
tors gehort, die Gemeinde zu lehren, zu katechisieren!



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst

Erklarung der ,,Alten Messe®, also der Missa Tridentina der Priesterbruder-
schaft St. Petrus. Es endet mit einem Ausblick auf die Ewigkeit in Gottes Ge-
genwart, die im Segen gewissermalien vorweggenommen wird:

,Schon in der alttestamentlichen mosaischen Segensformel verbarg sich ein
Hinweis auf die allerheiligste Dreifaltigkeit, insofern dreimal der Herr genannt
wurde: ,,So sollt ihr die Israeliten segnen, indem ihr zu ihnen sprecht: ,Der Herr
segne dich und behdte dich! Der Herr lasse sein Antlitz leuchten tber dir und
sei dir gnddig! Der Herr wende dir sein Angesicht zu und verschaffe dir Heil!
So sollen sie also meinen Namen auf die Israeliten legen, und ich will sie seg-
nen!* (Num 6, 23-27)

Der ganze Ritus des Schlusssegens ist ein Bild jenes Segens, den Jesus bei sei-
ner Himmelfahrt auf dem Olberg, von der Erde scheidend, seinen Jiingern gab:
,Dann fiihrte er sie bis vor Bethanien hinaus, erhob seine Hénde und segnete
sie. Es geschah aber, wahrend er sie segnete, schied er von ihnen und wurde
emporgetragen zum Himmel. Sie aber fielen anbetend vor ihm nieder und kehr-
ten mit groBer Freude nach Jerusalem zuriick.* (Lk 24, 50-53)

Es ist ganz angemessen, dass die Glaubigen - genau wie die Apostel bei der
Himmelfahrt - zum priesterlichen Segen niederknien, denn Gott selbst ist es,
der durch die Hand des Priesters segnet.

Im Kontext der Himmelfahrt Jesu steht auch die Erinnerung an die Wiederkunft
Christi am Jingsten Tag, denn als die Junger wehmitig zum Himmel hinauf-
sahen, sprachen die Engel zu ihnen: ,,Thr Méanner aus Galilda, was steht ihr da
und schaut zum Himmel? Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel auf-
genommen wurde, wird ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt hingehen se-
hen zum Himmel.“ (Apg 1, 11)

Wenn der Herr einst wiederkommt zum groRen Gericht, dann wird er Uber die
Auserwihlten zu seiner Rechten den letzten groflen Segen sprechen: ,,Kommt,
ihr Gesegneten meines Vaters! Nehmt in Besitz das Reich, das euch bereitet ist
seit Grundlegung der Welt.” (Mt 25, 34)™

™ http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html; abger. 24.01.2024, 12:00.



http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html

20 Werner Klan

Werner Klan:

Die kirchliche Verhaltnisbestimmung
der selbstéandigen evangelisch-lutherischen Kirchen
zu den lutherischen Landeskirchen 1945 — 1955
(Teil 1)

1. Vorgeschichte: Verbindungen bis zum Ende des I11. Weltkriegs

Die Jahre unter der Herrschaft des Nationalsozialismus bis zum Ende des Zwei-
ten Weltkriegs brachten fiir das Lager der selbstandigen evangelisch-lutheri-
schen Kirchen keinen weiteren Fortschritt mehr in ihren Einigungsbemuhungen.
Obwonhl sie sich, zumal nach Griindung der DEK, ,.in ihrer konfessionellen Son-
derexistenz historisch und theologisch legitimiert sahen,” konnten sie weder ei-
ner der in den Reihen der Bekennenden Kirche vertretenen Positionen uneinge-
schrénkt beipflichten, noch konnten sie eine Ubereinstimmende Alternative dazu
in ihren eigenen Reihen formulieren ja, z. T. verdachtigten sie diese gar politisch-
oppositioneller Einstellung.*
Andererseits war man im Lager der selbstdndigen evangelisch-lutherischen Kir-
chen nicht in der Lage, ein Einigungsmodell zu entwickeln, das als tragfahige
Alternative zu den bestehenden Konstellationen und Uber diese hinausweisend
realisierbar gewesen wére. Einem Konzept, das, wie seitens der Evangelisch-Lu-
therischen Kirche in PreuBen seit der zweiten Hélfte der zwanziger Jahre erneut
angeregt, die Eingliederung der kleineren selbstdndigen evangelisch-lutheri-
schen Kirchen bei Unterstellung unter das Kirchenregiment des Oberkirchenkol-
legiums vorsah, wurde mit Argumentationsstrukturen, die zum Arsenal der
Selbstvergewisserung aus dem eigenkirchlichen Potential gehérten, vor allem
von der Hessischen Renitenz eine Absage erteilt. Hier wie in Hannover und
Hamburg fiirchtete man eine preuBische Uberfremdung und mit dieser den Ver-
lust der kirchlichen Eigenart.?

Mit der Befiirchtung einer ,,Breslauer* Hegemonialstellung korrelierte das Motiv
der Identitatssicherung aus der je Giberkommenen historischen Ursprungssitua-
tion. Nachdem ein Zusammenschluss der freikirchlichen Lutheraner nach dem

1 vgl. Die kirchliche Entwicklung in Deutschland in lutherisch-freikirchlicher Betrachtung. Verhand-
lungen der Synode der Evang.-Luth. Freikirche in Sachsen und anderen Statten bei ihrer 52. Synodal-
tagung in Berlin-Siid, anno Domini 1934.

2 Kurze Satze fur einen kirchlichen Zusammenschlu?. VVorgetragen von den Vertretern der Evang.-luth.
Kirche AltpreuRens auf der Konferenz zu Kassel am 5. Juli 1934; Kurze Sétze fur einen kirchlichen
ZusammenschluB vorgeschlagen von der selbstandigen ev.-luth. Kirche in Hessen; ablehnende Be-
scheide in den Schreiben der St.-Anschar-Gemeinde Hamburg an den Vorsitzenden des Verbandes
deutscher evangelisch-lutherischer Freikirchen vom 31. 5. 1934; Schreiben des Konvents der Reniten-
ten Kirche Ungeédnderter Augsburger Konfession an den Vorsitzenden der Vereinigung ev.-luth. Frei-
kirchen vom 11. 6. 1934; Schreiben des Superintendenten der selbsténdigen ev.-luth. Kirche in Hessen
an das Oberkirchenkollegium der ev.-luth. Kirche Altpreulens vom 27. 7. 1934; Schreiben des Pasto-
renkonvents der Hannoverschen ev.-luth. Freikirche an das hochwiirdige Oberkirchenkollegium der
Evang.-luth. Kirche AltpreuRens vom 15. 10. 1934.



Die kirchliche Verhaltnisbestimmung (Teil 1) 21

Modell einer volligen Inkorporation der aulerpreuBischen selbstandigen evan-
gelisch-lutherischen Kirchen in den Bestand der Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Preullen mit dieser Absage zunachst endgiltig gescheitert war, wurde die-
ses Thema nur noch zwischen der Selbstandigen evangelisch-lutherischen Kir-
che in den hessischen Landen und den preuBischen Lutheranern diskutiert. Als
besonders kritisch erwies sich die Frage, wie die bischtfliche Verfassung in Hes-
sen bei einer Integration erhalten bleiben konne.? Als eine Klarung in greifbare
Nahe geruckt schien, scheiterte das Unternehmen daran, dass die Evangelische-
Lutherische Kirche in PreuRen ihre Bad Pyrmonter Gemeinde der Hannover-
schen Landeskirche Gberwies.* Dieser Affront gegen die freikirchlichen Luther-
aner in Hannover konnte bei deren engen Verbindung nach Hessen nicht ohne
Rickwirkung auf die Beziehungen zwischen Hessen und Preul3en bleiben.

Das Vorgehen des Oberkirchenkollegiums in Breslau entsprach allerdings der
prinzipiellen Option dieser altesten und grofiten der selbstandigen evangelisch-
lutherischen Kirchen fiir eine Koalition mit den lutherischen Landeskirchen. Da-
raus ergab sich, entstehungsgeschichtlich motiviert und nun kirchenpolitisch ak-
tualisiert, ein enger Anschluss an den ,,Lutherischen Rat“S. Einzig die Selbstan-
dige evangelisch-lutherische Kirche in den hessischen Landen folgte diesem
Konzept insoweit, als sie sich seit 1938 in Arbeitsgemeinschaft mit diesem Gre-
mium befand.®

Die Verbindung mit dem ,,Lutherischen Rat“ stellte vorerst die letzte organisa-
torische Verbindung zwischen den lutherischen Landeskirchen und selbstandi-
gen evangelisch-lutherischen Kirchen unter Einschluss der Kirchengemeinschaft
dar. Der Ausgang des Krieges brachte in verschiedener Hinsicht eine notwen-
dige, wenn auch teils erzwungene Neuorientierung; dies gilt auch fur die selb-
stdndigen evangelisch-lutherischen Kirchen in Deutschland.

2. Flucht, Vertreibung und kirchliche Reorganisation der selbstéan-
digen evangelisch-lutherischen Kirchen nach 1945
Flucht und Vertreibung von Kirchengliedern 6stlich von Oder und NeilRe waren
bei der gegebenen konfessionellen und ,,heimatkirchlichen Bindung” verbunden
mit den Fragen nach einer lutherisch-konfessionell gepragten kirchlichen Integ-
rationsmdglichkeit in den mittel- und westdeutschen Gebieten und nach der Kon-
fessionsbestimmtheit der Kirche(n) in den Zielterritorien der Flucht- und

3 Schreiben von Kirchensuperintendent Heinrich Martin an das Oberkirchenkollegium der Evange-
lisch-lutherischen Kirche Altpreuens, KASELKOU.

4 Schreiben von Kirchensuperintendent H. Martin an das Oberkirchenkollegium der Evangelisch-lu-
therischen Kirche AltpreuBens vom 12.7. 1938, KASELKOU.

5 Amtliche Bekanntmachung, Kirchenblatt der Evangelisch-lutherischen Kirche PreuRens, 91 (1936),
705.

& Schreiben von Kirchensuperintendent H. Martin an Pfarrer Stoll, Berlin, vom 21. 12, 1936 und 27. 5.
1937, KASELKOU.

" Das Konzept der ,,Heimatkirche* geht auf den Breslauer Oberkirchenrat Gottfried Nagel zuriick; es
findet sich programmatisch wieder im Geleitwort zum ersten Jahrgang des Kirchenblatts der Evange-
lisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche nach dem Krieg, vgl. Dem Blatt zum Geleit, den Lesern
zum Gruf3, Kirchenblatt. Nachrichtenblatt fiir evang.-luth. (altlutherische) Gemeinden 100 (1950), xx.



22 Werner Klan

Vertreibungsbewegung.® Die Orientierung wurde erschwert durch die Frage nach
der konfessionellen Integritét der lutherischen Landeskirchen auf dem Weg von
,,Treysa“ nach ,,Eisenach*®, und in diesen Zusammenhéangen verbunden mit der
Reaktivierung der Grundfrage fur das Bestehen selbsténdiger evangelisch-luthe-
rischer Kirchen je fur sich, zunehmend aber auch mit der Frage nach den diese
Kirchen verbindenden Motiven.

Am schwersten wurde die Evangelisch-Lutherische Kirche in PreuRen von dem
Untergang der Nazi-Diktatur betroffen; sie verlor mit ihren schlesischen und
pommerschen Kerngebieten zwei Drittel ihrer Kirchen sowie fast vollstandig die
Unterlagen der Kirchenleitung in Breslau.’® Lange Zeit wurden alle Krafte fiir
eine personelle und institutionelle Reorganisation gebraucht.'! Aus dem Bereich
der selbstdndigen evangelisch-lutherischen Kirchen waren drei von Flucht und
Vertreibung aus den Gebieten dstlich von Oder und Neil3e betroffen, die Evan-
gelisch-Lutherische Kirche in PreuRen, die Evangelisch-Lutherische Freikirche
(in Sachsen u[nd] a[nderen] St[aaten]), dazu die Evangelisch-Lutherische

8 Hartmut Rudolph behandelt die ,,Vertriebeneneingliederung und konfessionelle Frage in den lutheri-
schen Landeskirchen®; er erwahnt vereinzelte Spannungen, dazu die aus der Ev.-luth. Freikirche in
Polen aus Verbindung mit Wisconsin Evangelical Lutheran Synod entstandene Evangelisch-lutheri-
sche Flichtlingsmissionskirche; zudem bespricht er ,,Konfessionsprobleme in der Konsensus-Union“
und behandelt dabei die Entstehung der Evangelisch-lutherischen Gemeinden in Kaiserslautern und
Landau, die zundchst in einem Diasporapfarramt gesammelt, dann 1953 in die Evangelisch-Lutheri-
sche (altlutherische) Kirche aufgenommen wurden; zeitweise wurde diese Sammlung auch durch die
Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche (VELKD) tiber den Martin-Luther-Bund (MLB) unter-
stiitzt; jedoch kam es seit 1952 zu vermehrten Spannungen.® Dieser VVorgang ist, wenn er auch am Ende
des zu behandelnden Zeitraums liegt, doch ein Indikator fiir die spezifische Spielart unseres Themas
in Bezug auf die selbstandigen evangelisch-lutherischen Kirchen. VVgl. H. Rudolph: Evangelische und
Vertriebene 1945-1972, Gottingen 1984; Bezug auf die ,,Altlutheraner in Bd. 1, 493f., 509-517.

° F. Sohlmann (Hg.): Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen Kirchenfihrer 27.-31. August
1945, Liineburg1946; Eisenach 1948. VVerhandlungen der verfassunggebenden Kirchenversammlung
der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 9.-13. Juli 1948, Berlin 1951; vgl. zum Themenschwer-
punkt: Die Kirchen in der Nachkriegszeit die Beitrage in KZG 2 (1989).

10 Wir erlitten schwere kirchliche Verluste. Wir wollen bei den Gerichten Gottes vor unserer Tiir
kehren, wenn wir nach Schuld fragen mdchten. Es bestehen nicht mehr von unserer Kirche die

Didzesen  Gemeinden Predigtorte Gemeindeglieder Kommunikanten
Breslau 25 54 12000 9000
Niederschl. 24 35 7200 5800
Nordost 19 37 3000 2200
Warthegau 22 33 3600 2800

Etwa 35000 Glieder unserer Kirche leben in der Zerstreuung fern von ihrer Heimat. ... Eine andere
Verlustliste tritt vor unsere Augen. Es zahlte die

Dibzese Pfarrsitze eigene Kirchen eigene Pfarrhduser  eigene Friedhofe
Breslau 14 21 13 6
Niederschlesien 9 21 9 -
Nordost 8 15 5 -
Wathegau 6 20 6 5

Kirchenbiicher von 120 Gemeinden, tiber ein Jahrhundert reichend, Biichereien und Archive der Ge-
meinden, des Theologischen Seminars und des Oberkirchenkollegiums, Biichereien der Pfarrer sind
verloren, ..., Dokumente und Urkunden der Kirchengeschichte, die es in Deutschland kaum noch ein-
mal gibt, sind vernichtet.“ Der Lutheraner, Mai 1948, S. 37f.

1 Zu einigen kirchenpolitischen Begleiterscheinungen bei der Eingliederung der altlutherischen Ver-
triebenen vgl. Hartmut Rudolph, Evangelische Kirche und Vertriebene, Band I: Kirchen ohne Land
(AKiZz 11], Géttingen , 509-517.



Die kirchliche Verhaltnisbestimmung (Teil 1) 23

Freikirche in Polen, eine Tochtergriindung der Wisconsin Evangelical Lutheran
Synod. Ein Gutteil der Gemeinden der Evangelisch-lutherischen (altlutheri-
schen) Kirche und der Evangelisch-Lutherische Freikirche fand sich auf dem Ge-
biet der vier alliierten Besatzungszonen, spater der Bundesrepublik Deutschland,
der Deutschen Demokratischen Republik (DDR) und Berlin; die Gbrigen selb-
standigen evangelisch-lutherischen Kirchen hatten ihre territorialen Schwer-
punkte in Niedersachsen, Hessen und Baden. Diese Kirchen mit den Schwer-
punkten in Sachsen bzw. dem westlichen Deutschland waren langst nicht in die-
sem Ausmal von den Folgen der der Niederlage des Deutschen Reiches betrof-
fen.

Die Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche verlor ihre Entstehungs- und
Kerngebiete in Schlesien und Pommern: vier Diézesen mit insgesamt fast 26.000
Gemeindegliedern hatten aufgehdrt zu bestehen; d.h. 90 Gemeinden mit 77 Kir-
chen; 120 Kirchenbiicher standen auf der Verlustliste'?. Im Jahr 1950 zahlte das
Oberkirchenkollegium, die Kirchenleitung der Evangelisch-lutherischen (altlu-
therischen) Kirche, nur zwei Drittel der Zahl an Kirchengliedern im Vergleich
zur letzte Statistik vor dem Krieg; 1938 wurden noch 60.000 Kirchglieder insge-
samt erfasst, die erste Statistik nach dem Krieg von1954 weist 40.500 Kirchen-
glieder aus, meist in der Diaspora.

Besonders gegen Ende des Krieges und in den ersten Nachkriegsmonaten war
die Situation v. a. in Schlesien ausgesprochen uniibersichtlich.*® Eine erste
Fluchtwelle begann Ende 1944 in OstpreuRen, Anfang 1945 in Schlesien; zwi-
schenzeitlich hofften Gemeindeglieder und Kirchenverantwortliche noch auf
Rickkehr. So wurde einige Monate versucht, die pastorale Versorgung in Schle-
sien, etwa in Liegnitz, Reinswalde und Niederschlesien, notdurftig aufrecht zu
erhalten. Ruckwanderer wurden bis Mai 1947 durch drei Pastoren (Glnther,
Kluge, Schroter) mit gottesdienstlichen Schwerpunkten in Waldenburg
(Walbrzych), Ohlau (Otawa), Hirschberg (Jelenia Gora), Brieg (Brzeg), Strehlen
(Strzelin) und in weiter Diaspora geistlich betreut. Nach der Ausweisung der Pas-
toren etwa Mitte 1947 wirkten nachweislich Kirchenvorsteher durch Lesegottes-
dienste bis 1948, so in Hirschberg.!* Im Spatsommer 1947 wurde die Gemeinde
Reinswalde/ Ztotnik, insgesamt 500 Personen an der Zahl samt ihrem Pastor aus-
gewiesen; sie siedelten sich fast geschlossen in Balhorn/Bad Emstal an und fan-
den — nicht ohne Integrationsprobleme — sich bei der Gemeinde der Renitenten
Kirche Ungeénderter Augsburger Confession (RKUAC) ein. Vollig zerstort wa-
ren die Geb&ude der Kirchenleitung samt Archiv und Seminar in Breslau.

Am Anfang der kirchlichen Reorganisation steht ein BuSbekenntnis: ,,’Nicht gar

12y/gl. A. Griinhagen: Die VVorgangerkirchen der SELK in der Zeit von 1945 — 1955 im Spiegel ihrer
Kirchenzeitungen, LuThK 30, 2006, 36-47, 37.

13 Zu den Einzelheiten vgl. M. Kiunke: Was geschah in unserer Kirche seit 1945, Kirchenblatt (wie
Anm. 4), 10f.; 22-25. 38-43; Walter Gunther: Als die Sterbenden und siehe, wir leben; als die Gezlich-
tigten und doch nicht ertdtet, ebda., 25-28. 43.

14 Glinther, Als die Sterbenden (wie Anm. 13), 26f.



24 Werner Klan

aus’, so heifit es heute fiir unsere gesamte Kirche. Aber wenn auch noch nicht
gar aus, so sind wir doch gar schwer getroffen durch des Herrn Hand. [...] Der
letzte Sturm des langen Krieges ist tber den Westen und besonders uber den
Osten auch unserer Kirche verheerend dahin gebraust... (...) Das alles aber ist
vom Herrn geschehen: ER hat uns geschlagen und zerstreut; Sein Zorn hat sich
wie Uber unser Land und Volk so auch tber unsere Kirche und jede einzelne
Gemeinde ergossen.“*® Die Stinden, die bekannt werden, sind freilich die man-
gelnder Ernsthaftigkeit in der personlichen und gemeindlichen Frommigkeit. Die
groRRen politischen Zusammenhange und die Verstrickung auch der lutherischen
Christen darin wurden nicht angesprochen.®

Im Blick auf die kirchliche Lage erinnerte das Oberkirchenkollegium in einem
seiner ersten Rundschreiben nach dem Ende des I1. Weltkriegs an das 100j&hrige
Jubildum der ,,General-Conzession fir die von der Evangelischen Landeskirche
sich getrennt haltenden Lutheraner®, mit der den kirchlich-konfessionellen luthe-
rischen Gemeinden in Preulen am 23. 7. 1945 wenigstens eine erste staatliche
Duldung zuerkannt worden war. Gegen die erkennbaren Bemihungen, eine
evangelische Einheitskirche in Deutschland zu reetablieren, schérfte es ,,unsere
unabweisliche und heilige Pflicht [ein], bei unserer lutherischen Kirche Altpreu-
Rens zu bleiben, so lange es Gott zuldsst, und sie, so viel wir nur kénnen, neu zu
bauen!“!’ Trauer tber die erheblichen Verluste an Menschen, Kirchgebauden,
Pfarrhdusern, Friedhofen und der entschiedene Wille zum Wiederaufbau des
kirchlichen Lebens und der kirchlichen Strukturen mischen sich in dieser Ad-
resse, die der amtierende Vorsitzende der Kirchenleitung, Ernst Ziemer?, ein
halbes Jahr nach Kriegsende an die Gemeindeglieder der Evangelisch-lutheri-
schen (altlutherischen) Kirche richtete. Einen Monat spéter ging ein erster Aufruf
zur Neuregelung der Finanzverhaltnisse an die Pastoren, Kirchenkollegien und
Rendanten der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche.*® Dieser er-
wies sich umso notvoller und notwendiger, als die von der ,,Luthersparkasse*
dieser Kirche zur Sicherung der Finanzen angekauften ,,Wertpapiere im Betrag
von mehreren Millionen Mark [...] vernichtet* waren.?’ Die Grundversorgung
der Pastoren und ihrer Familien war freilich im Marz 1946 bereits einigermal3en

15 Das Oberkirchenkollegium an die Gemeinden der ev. Luth. Kirchen AltpreuRens, Oktober 1945
(Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).

16 Anders das ,,Wort an die Gemeinden* der Kirchenversammlung von Treysa, vgl. Wolf-Dieter Hau-
schild: Die Kirchenversammlung von Treysa; Annemarie Smith-von Osten: VVon Treysa 1945 bis Ei-
senach 1948. Zur Geschichte der Grundordnung der Evangelischen Kirche in Deutschland (AKiZ B,
Bd. 9). Géttingen 1980.

17 Das Oberkirchenkollegium an die Gemeinden der ev. Luth. Kirchen AltpreuRens, Oktober 1945
(Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).

8 Lic. Dr. Ernst Ziemer. * 21. 6.1872 in Essen, T 2. 10. 1949 in Berlin, 1897 ordiniert, 1897 Pfarrer
in Glogau, 1908 Pfarrer in Breslau, dann Breslau-Nord, 1921 in Breslau-Siid, 1945 in Jabel-Neuruppin,
seit 1917 Mitglied des Oberkirchenkollegiums als Kirchenrat, seit 1946 Président desselben, vgl. Lic.
Dr. Ernst Ziemer, Kirchenrat, Zwickau 1949.

1 Das Oberkirchenkollegium an die Pastoren; Kirchenkollegien und Rendanten, 14. 11. 1945 (Samm-
lung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).

2 Fijr sie wurde 1947 eine ,,Abwicklungsstelle« eingerichtet, vgl. Rundbrief fur unsere Pastoren Nr.
13, Mérz 1947 (Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).



Die kirchliche Verhaltnisbestimmung (Teil 1) 25

sichergestellt.?

Im November 1945 konnte eine erste Sitzung des Oberkirchenkollegiums in Ber-
lin stattfinden; Teilnehmer waren die Kirchenrdte Ernst Ziemer und Martin
Kiunke, aulerdem die Superintendenten Grube, Wilhelm Brachmann. lhre vor-
laufige Bilanz war niederdrlckend: ca. 60% des Bestandes an Kirchen, Pfarr-
und Gemeindehdusern, Schulen und Friedhdfen mussten als verloren gelten, ca.
30.000 Kirchglieder waren Heimatvertriebene. Angesichts der hohen Zahl an
Heimatvertriebenen wurde die Einrichtung eines Suchdienstes beschlossen, der
spater unter dem Titel ,,Diasporafiirsorge® arbeitete und allein bis 1947 ca.
20.000 Kontakte aufnahm. Diese Vertriebenenarbeit wirkte bis in die 60er Jahre.
Auch die Finanzen wurden vorlaufig sichergestellt durch Wiedereinrichtung der
Allgemeinen Kirchenkasse. Hinzu kamen Bemiihungen, die heimatvertriebenen
Pfarrer der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche zu erhalten und
eine Anzahl neuer Gemeinden und Pfarrbezirke zu schaffen, um die Fliichtlinge
kirchlich aufzufangen.

Die materiell schwerstens geschadigte und personell duRerst belastete Evange-
lisch-lutherische (altlutherische) Kirche erhielt, obwohl traditionell nicht mit der
Lutheran Church — Missouri Synod verbunden, doch Hilfe von ,,Glaubensgenos-
sen, Verwandten und Bekannten aus Nordamerika. Nicht zuletzt die jetzt inten-
siver gepflegten Verbindungen zur Evangelisch-Lutherischen Freikirche, die als
»deutsche Missourier seit jeher in enger Verbindung mit der Lutheran Church —
Missouri Synod gestanden hatte, kamen der Evangelisch-Lutherischen Kirche
AltpreuRens dabei nach und nach zugute.?

Ende 1945 besuchte der Prases der Lutheran Church — Missouri Synod, Dr.
Behnken, zum ersten Mal Berlin und sagte allen selbstédndigen evangelisch-lu-
therischen Kirchen groRziigige Unterstiitzung zu?3, die maRgeblich zur Festigung
der Organisation von Evangelisch-Lutherischer Freikirche und Evangelisch-lu-
therischer (altlutherischer) Kirche beitrug. Ab 1947 arbeitete die Kirchenleitung
der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche in zwei Dienststellen; die
Dienststelle Ost befand sich in Berlin-Wilmersdorf, die Dienststelle West in
Wouppertal.?* Mit dieser Arbeitsteilung versuchte man, den logistischen Gege-
benheiten der Gliederung in Trizone und SBZ Rechnung zu tragen; die Beset-
zung der Dienststelle Ost wurde bald um einen Geschéftsfuhrer erweitert, der die
Verhandlungen mit den Besatzungs-, spéter Regierungsbehorden in der ,,Ost-
zone“/DDR fiihren konnte; 1952 wurde Superintendent Heinrich Schroter for-
mell als Kirchenrat in das Oberkirchenkollegium kooptiert.

In immer noch erheblichem, aber weitaus geringerem Umfang als die als die
Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche, war auch die Evangelisch-

2t Rundbrief An unsere Pastoren Nr. 3, 2 (Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).

22 \/gl. Griinhagen (wie Anm. 12), 37, Anm. 5.

2 Kiunke (wie Anm. 7), 25; Herrmann (wie Anm. 1), 369.

2+ \Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (vornehmlich Dienststelle West) tiber die Synodal-
Periode 1947-1954, (KASELKOU),



26 Werner Klan

Lutherische Freikirche mit ihren ,,0stlichen Bezirk™ durch die Folgen von Flucht
und Vertreibung betroffen. Dieser Bezirk hatte vor Beginn des Il. Weltkriegs elf
Gemeinden in sechs Parochien mit 1407 Gemeindegliedern umfasst.?® Eine erste
westliche Notsynode der Evangelisch-Lutherischen Freikirche beschloss am
13.08.1945 in GroR Oesingen die Einrichtung einer zentralen Forschungsstelle,
um die Fltchtlinge und Vertriebenen zu erfassen. 2 Gleichzeitig wurde die Kon-
taktaufnahme mit den Gbrigen selbstandigen evangelisch-lutherischen Kirchen
auf den Weg gebracht.?” Ein provisorischer Synodalrat der Evangelisch-Lutheri-
schen Freikirche fur die westlichen Besatzungszonen war seit Mai 1946 fiir die
Unterstltzung hilfsbedurftiger Gemeinden, Personen und Familien, nicht zuletzt
aber fiir die Aufgabe der ,,Fliichtlingsmission® zustindig, aulerdem fiir die Re-
gelung der Verhaltnisse zu den lutherischen Fliichtlingen aus dem Osten.? Die-
ses Fliichtlingswerk hatte die Aufgabe, ,,die in der Zerstreuung lebenden Glau-
bensgenossen zu sammeln und sie den zustdndigen Gemeinden zur Betreuung
zuzufiihren®, aber auch Eigeninitiative in pastoraler wie sozialer Hinsicht zu er-
greifen.?® Bei der kirchlichen Eingliederung ,,auslandsdeutscher* Lutheraner in
die freikirchlichen Gegebenheiten kam es auch in der Evangelisch-Lutherischen
Freikirche zu Integrationsproblemen, deren Grund v. a. in der unterschiedlichen
Ausprégung konfessionellen Bewusstseins gesehen wurde.

Schon im August 1945 wurden Bestimmungen getroffen, die v. a. die Beziehun-
gen zu den vertriebenen Pfarrern und Gemeindeglieder der Evangelisch-Luthe-
rischen Freikirche in Polen betrafen. Sie sollte eigentlich nicht als eigenstandige
Kirche wieder begriindet, sondern der Evangelisch-Lutherischen Freikirche (in
Sachsen und anderen Staaten) assoziiert werden und dabei eine Angliederung
erfahren, die sie einerseits integrierte, andererseits die Méglichkeit einer eigen-
standigen Reorganisation offenhielt.?° Unter Leitung von Pastor Malschner/Ma-
liszewski konstituierte sie sich jedoch schon 1946 als Evangelisch-Lutherische
Fluchtlings-Missionskirche (seit 1951: Evangelisch-Lutherische Bekenntniskir-
che), die bis zu ihrem Anschluss an die Selbstandige Evangelisch-Lutherische
Kirche (SELK, seit 1972) im Jahr 1976 organisatorisch eigenstandig blieb, aber
in engster Verbindung mit den ubrigen selbstandigen evangelisch-lutherischen
Kirchen, v.a. der Evangelisch-Lutherischen Freikirche stand.®! Eine eigene
Fluchtlingsgemeinde dieser Kirche entstand in Ludwigsburg bei Stuttgart, getra-
gen v.a. von Flichtlingen aus Ost- und Siidosteuropa.

% Herrmann (wie Anm. 1), 510.

2% protokoll der Notsynode der Evangelisch-Lutherischen Freikirche, GroR Oesingen, 13.08.1945 (KA-
SELKOU), 3.

2" Ebda., 4.

2 Schreiben von Pfr. H. Stallmann an Préses P. H. Petersen, 06.05.1946 (KASELKOU).

2 Ein Weihnachtsgru an unsere Flichtlinge, Der Lutheraner. Zeitblatt fir evangelisch-lutherische
Gemeinden 1 (1946/47), 2f.; Fliichtlingswerk, ebda., 55; Flichtlingswerk der Ev.-luth. Freikirche, Lu-
theraner 3 (1949) , 15f.; Zum Dienst an einer Fliichtlingsgemeinde, ebda., 66; ,,Ich will das Verlorene
wiedersuchen und das Verirrte wiederbringen®, ebda., 101f.

% H, Stallmann an Prases H. P. Petersen (wie Anm. xx), 2.

3 protokoll der Besprechung mit der Fliichtlingsmissionskirche und dem Fliichtlingswerk, 02.10.1946
(KASELKOU).



Die kirchliche Verhaltnisbestimmung (Teil 1) 27

Die Flichtlingsstrome erforderten organisatorische Malinahmen gréfReren Um-
fangs.®?Teilweise wurde versucht, Vertriebene aus den Kerngebieten der Evan-
gelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche in bestehende Gemeinden ein- oder
ihnen anzugliedern. So wuchs z. B. die Gemeinde Schwenningdorf auf das drei-
fache ihres Vorkriegsbestandes. In Dusseldorf, Koln, Radevormwald und Siegen
kam es zu starkem Zuwachs, teils auch zur Entwicklung neuer Predigtorte. An-
dernorts, wie in Braunschweig (1951), Dortmund (1946), Hagen/W., wurden
Flichtlingspfarrdmter eingerichtet, um die Wanderungsbewegung kirchlich auf-
zufangen. Auch ein standiger Suchdienst war eingerichtet.3*

Es kam aber auch zu Neugriindungen, weil Fliichtlinge aus Polen (L6dZ) sich
nicht in die (unierten) landeskirchlichen Gemeinden integrieren lassen wollten
und austraten, wie in Alfeld, Borghorst/W., Gronau/W., Lippstadt. Allerdings
war bald festzustellen, dass diesen Lutheranern aus der Evangelischen Kirche
Augsburger Konfession in Polen oft ein tiefer gehendes Verstandnis fir die Be-
sonderheiten einer konfessionellen, freikirchlich organisierten Bekenntniskirche
mangelte; daher kam es zu Auswanderungen in die USA, wie in Alfeld, Gronau
und Lippstadt, und zum deutlichen Riickgang der Zahlen. In Schleswig-Holstein
bestand teilweise ein Pfarrbezirk®, der aber durch die seit 1950 stattfindenden
Umsiedlungsmafinahmen zahlenmé&Rig immer mehr abnahm, so dass schlieBlich
die verbleibenden Gemeindeglieder an Pfarramter der Evangelisch-Lutherischen
Freikirche und der Selbstandigen evangelisch-lutherischen Kirche berwiesen
wurden. Die drei Gemeinden im Saarland waren in diesen Jahren noch politisch
vom Ubrigen Westdeutschland abgeschnitten, auch wahrungsmalig, konnten
aber den organisatorischen Zusammenhang mit der Evangelisch-lutherischen
(altlutherischen) Kirche wahren.¢

Besonders zu erwahnen sind die Neugriindungen in der Pfalz und in Bayern.*” In
Bayern fanden die ersten Zuwanderungen aus Schlesien schon im Januar 1945
statt. Zunéchst wurde ein Diakon (Ernst Junker) mit der Sammlung und Betreu-
ung der Altlutheraner betraut, seit 1949 unterstiitzt von einem siidafrikanischen
Pfarrer, der dann in die Mission zuriickkehrte. Ab 1951 wurde ein eigenes
Diasporapfarramt gebildet; in der Zerstreuung kam es durchaus zu geistlicher
Zusammenarbeit, sowohl mit der Bayrischen Landeskirche als auch mit der

32 Erst Nachrichten aus der SBZ datieren vom Herbst 1945, vgl. W. Brachmann an die Amtsbrider und
Gemeindeglieder (KASELKOU).

33 parochiale und personelle Veranderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie
Anm. 11).

34 \/gl. die stehende Rubrik ,,Von der Diasporafiirsorge werden gesucht in Kirchenblatt (wie Anm. 4),
103. 119. 156 u. 0.; die Zentrale der Diasporafursorge wurde von Frau Lohmann, Berlin-Grunewald
geleitet.

3 parochiale und personelle Veranderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie
Anm. 11); vgl. Rudolph (wie Anm. 11), 509f.

3 parochiale und personelle Veranderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie
Anm. 11).

5" Ebda.



28 Werner Klan

Selbstandigen evangelisch-lutherischen Kirche; im Jahr 1954 wurden in diesem
Pfarrbezirk 1352 Seelen gezahlt. In der Pfalz wurde eine eigene Arbeit der Evan-
gelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche erst 1953 aufgenommen, als Kir-
chenglieder, die dorthin verzogen — tbrigens auch aus lutherischen Landeskir-
chen! — eigene, konfessionell bestimmte Gottesdienste verlangten, die von der
Landeskirche verweigert wurden; Unterstutzung fur diese Arbeit kam zu seiner
Zeit noch vom Martin-Luther-Bund, so dass die Evangelisch-lutherische (altlu-
therische) Kirche (berzeugt sein konnte, an dieser Stelle ,,stellvertretenden
Dienst fiir die Gesamtkirche* zu leisten.®

In Nordhessen war die Lage durch den Zustrom einer groRen Zahl von Fliicht-
lingen und das Nebeneinander verschiedener selbstandiger evangelisch-lutheri-
scher Kirchen gekennzeichnet, das nicht immer spannungsfrei blieb. Korbach
wurde ein Refugium fiir ehemalige Gubener Diakonissen, die hier ihr Diakonis-
senhaus im Westen Deutschlands aufbauten, obwohl das Gubener Mutterhaus
erhalten blieb. Andere Gemeinden, wie Frankfurt/M., Wiesbaden, Gemin-
den/WW. waren bald relativ stabil, obwohl in den Grof3stadten viel Wiederauf-
bauarbeit zu leisten war. Angesichts der divergierenden Zielregionen der Flicht-
linge und Vertrieben erwies es sich als notwendig, Glieder der Evangelisch-lu-
therischen (altlutherischen) Kirche auf Pfarramter der verbiindeten Kirchen hin-
zuweisen.*

Das gilt vergleichsweise auch fir die Sowjetisch Besetzte Zone (SBZ) bzw. das
Staatsgebiet der DDR. Auch hier waren organisatorische MalRnahmen, wie die
Teilung der ehemaligen Dibzese Sachsen-Anhalt-Thiringen, erforderlich.
Diasporafursorge wurde fiir die in Westmecklenburg zerstreuten Gemeindeglie-
der 1948 von Berlin aus aufgenommen; in Ostmecklenburg wurde sie von Pfarr-
sitzen in Brandenburg aus vorgenommen. Die Betreuung einer Flichtlingsparo-
chie Mahlsdorf-Dahme-Luckau wurde seit 1950 von Berlin aus wahrgenommen.
Auch wurden Gemeinden der eigentlich hessischen Selbsténdigen evangelisch-
lutherischen Kirche auf dem Territorium der SBZ/DDR der pastoralen Versor-
gung durch die Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche zugewiesen.*°

In Vorpommern wurde 1949 die Sammlung der dorthin vertriebenen Kirchen-
glieder der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche mit der Grindung
der Fluchtlingsparochie Greifswald im Jahr 1948 vorlaufig abgeschlossen®!; die
Gemeinde Uckermiinde wurde von dort aus 1950 nach Angermiinde umgepfarrt.
1951 wurde schlieBlich noch ein Diaspora-Pfarramt Ridersdorf-Woltersdorf in
Verbindung mit der Gemeinde Berlin-Siid eingerichtet. GroRere Zahlen von
Fluchtlingen fanden sich in der Gemeinde Jabel in der Priegnitz ein. In

% Ebda. Rudolph (wie Anm. 1), 509-517.

3 Pfarramter der verbiindeten Freikirchen in den Aufnahmegebieten fiir umzusiedelnde Fliichtlinge,
Kirchenblatt (wie Anm. 4), 16f.

40 Synodalbericht der Dienststelle Ost des Oberkirchenkollegiums fiir die Zeit vom 1.1.1948 bis
31.12.1952 (KASELKOU).

4l Flichtlings-Parochie Greifswald, Kirchenblatt (wie Anm. 4), 11f.



Die kirchliche Verhaltnisbestimmung (Teil 1) 29

Weillenfels entstand eine eigenstandige Gemeinde, bestehend aus Fliichtlingen
aus £.0dz, die erst 1946 Anschluss an die Evangelisch-lutherische (altlutherische)
Kirche fand. Die Gemeinden Herrenbreitungen und Brottenrode, die zur Selb-
standigen evangelisch-lutherischen Kirche gehort hatten, wurden 1949 in den
Verband der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche ibernommen, bei
Wahrung ihrer liturgischen und kirchenordnungsméRigen Eigenheiten.*? Zwolf
Gemeinden erhielten schlieBlich 1951 neu die staatliche Anerkennung durch die
Regierung der DDR*, so dass Anfang der fiinfziger Jahre auch auf dem Gebiet
der DDR eine relative Konsolidierung der Evangelisch-lutherischen (altlutheri-
schen) Kirche zu verzeichnen war.

Zusammenfassung 1

Der Eindruck sehr unruhiger, wechselhafter, schwankender Verhéltnisse bleibt
jedenfalls fur die ersten zehn Nachkriegsjahre vorherrschend; der Gedanke an
eine Ruckkehr in die dstliche Heimat blieb vorhanden und musste auch theolo-
gisch bearbeitet werden.** Das Oberkirchenkollegium selbst notierte noch in sei-
nem Verwaltungsbericht fiir die Nachkriegsjahre bis 1954, das Leben der Kirche
sei bis 1951 ,,;sehr bewegt, um nicht zu sagen unruhig, gewesen. Umso beein-
druckender ist die Aufbauleistung dieser 1945 schwer getroffenen, ja teils fast
zerschlagenen, wie im Fall der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kir-
che, Kirchen zu nennen. Freilich verband sich mit dem berechtigten Stolz uber
die Reorganisation auch die Sorge um ,,die geistliche Erbauung der Gemeinden
durch Wort und Sakrament [...], so dass wir von wirklich lebendigen Gemeinden

unserer Kirche reden diirften*.*®

[Der 2. Teil des umfangreichen Aufsatzes wird in ,,Lutherische Beitrage
2/2025 erscheinen]

42 Synodalbericht der Dienststelle Ost (wie Anm. 32). )

43 Es handelte sich um die Gemeinden Gotha, Arnstadt, limenau, Greiz, WeiRenfels, Schwerin, Ucker-
minde, Demmin, Greifswald, Heringsdorf, Stralsund, Zemitz; Synodalbericht der Dienststelle Ost (wie
Anm. 32)

4 Gedanken eines Fliichtlings zur Frage der Riickkehr, Kirchenblatt (wie Anm. 4), 15.

4 parochiale und personelle Veranderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie
Anm. 11).



30 Walter Rominger

Walter Rominger:

Das Weihnachtsfest
Entstehung — Feier — Brauchtum

A.  Weihnachten — das spateste, aber popularste der christlichen
Hauptfeste

Neben Ostern und Pfingsten gehért Weihnachten zu den wichtigsten christlichen
Festen im (Kirchen-) Jahr. In sékularisierten Staaten der westlichen Welt kommt
ihm weitaus mehr Beachtung zu als den beiden anderen (kirchlichen) Hauptfes-
ten. Es wird als das schonste aller (kirchlichen) Feste empfunden. Selbst Nicht-
christen feiern es. Dabei ist das am 25. Dezember gefeierte Weihnachtsfest den
Christen der ersten drei Jahrhunderte unbekannt gewesen. Der 25. Dezember, der
spater dann so bedeutungsvoll und zum zentralen Datum der Kirche wurde, war
fiir die frihe Christenheit noch unbedeutend. Das Hauptfest der Christen war ur-
sprunglich Ostern. Da feierten sie den Auferstehungssieg Christi Uber den Tod.
Die Kirche der ersten drei Jahrhunderte war — nicht zu Unrecht — der Uberzeu-
gung, dass ein Datum der Geburt Christi nicht bekannt sei. Damit fand sie sich
zundchst wenigstens ab, wiewohl es durchaus schon Berechnungsversuche gab,
die aber individuell waren und als spekulativ gelten kdnnen, da die Evangelien,
die als einzige Quelle herangezogen werden konnten, zum Geburtstag Christi
keine Angaben machen.

Bevor die Geburt Christi am 25. Dezember gefeiert wurde, feierte man diese im
Osten (spater wohl auch im Westen) am 6. Januar. Die Bindung an einen be-
stimmten Tag war deshalb nicht von Bedeutung, weil die Kirche der ersten drei
Jahrhunderte davon ausging, das Geburtsdatum Christi nicht kennen zu kénnen.

B. Unbekannt — das Geburtsdatum Jesu

Die Geburtstage von Herrschern wurden im Rémischen Reich auch noch nach
deren Ableben gefeiert. Bei den Christen herrschte gegeniiber dem Feiern von
Geburtstagen gerade, weil die Heiden diese feierten, zunachst eine ablehnende
Haltung. Diese durfte bis zum vierten Jahrhundert bestanden haben. Origenes,
Clemens von Alexandrien, Arnobius Epiphanius hahmen eine solche ein. So war
schon allein deshalb das Geburtsdatum Jesu anfangs unwichtig. Erst spéter nah-
men Christen diese Sitte positiv auf und feierten die Geburt ihres Kyrios, wéh-
rend es in den ersten drei Jahrhunderten keinen Hinweis darauf gibt. Wichtiger
als Geburtstage waren ihnen Sterbetage, weil sie um die geradezu &onenwen-
dende Bedeutung von Tod und Auferstehung Christi wussten.

Von den Evangelienberichten aus lasst sich zum Geburtstag Jesu nichts sagen;
und diese sind die einzige Quelle. Lediglich die Angabe bei Lukas, wonach zur



Das Weihnachtsfest 31

Zeit der Geburt Jesu ,,Hirten auf dem Felde waren® (Lukas 2,8), 14sst eine ganz
grobe Angabe Uber die Jahreszeit seiner Geburt zu, da in Palastina die Hirten in
der Zeit von Marz/April bis November auf den Feldern sind. Damit kommen als
Zeit fur die Geburt Jesu Frihling, Sommer und Herbst in Betracht. Aufgrund
dessen scheidet der 25. Dezember aus, aber genauso der 6. Januar. Zu diesen
Feiertagen kam es auch aufgrund anderer Uberlegungen, wie sich zeigen wird.
Wéhrend Ostern und Pfingsten Vorbilder im Alten Testament haben, ist dies flr
Weihnachten sehr unsicher. Meist wird ein alttestamentliches Vorbild abgelehnt.
Anders urteilt der langjéhrige Beauftragte flr Sekten- und Weltanschauungsfra-
gen der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz
(ELKBO), Thomas Gandow, demzufolge das Weihnachtsfest sehr wohl vor-
christliche Urspriinge hat, wenn auch nicht heidnische, so doch judische, und
zwar das Chanukka-Fest. Dieses erinnert an die Weihe des Tempels in Jerusalem
und wird laut Gandow schon seit 164 v. Chr. am 25. Tag des neunten Monats
Kislev gefeiert. Da Jesus sich mit dem Tempel verglichen habe (Johannes 2,19),
liege nahe, dass die friihen Christen diese Anklange aufgenommen und das Da-
tum der Tempelweihe fiir das Geburtsfest ihres Erldsers tibernommen haben. (1)

Die fehlenden Angaben zur Geburt Christi fihrten Christen in antiker Zeit jedoch
dazu, das Geburtsdatum Jesu spekulativ zu erschlieen. Deren Ergebnisse hat die
alte Kirche nicht anerkannt. In einer Schrift von 243 wird als Geburtstag Jesu der
28. Mérz (berliefert. Grundlage dieser Berechnung ist die Friihjahrs-Tag-und-
Nacht-Gleiche nach dem rémischen Kalender am 25. Mérz. Der Verfasser geht
bei seiner Berechnung davon aus, Gott habe nach dem Schépfungsbericht Licht
und Finsternis getrennt. Licht und Finsternis machen seinen Uberlegungen zu-
folge zwei gleiche Teile aus. So kommt er dazu, der 25. Mérz sei der erste Schop-
fungstag. Am vierten Tag schuf Gott nach dem Schopfungsbericht die Sonne.
Das ware dann der 28. Mérz. Da fir Christen die vom Propheten Maleachi ver-
heiBBene ,,Sonne der Gerechtigkeit (Maleachi 4,2) Jesus ist, sei dieser am 28.
Mérz geboren.

Es gibt weitere Quellen aus den ersten Jahrhunderten, welche die Geburt Jesu in
den Friihling legen, etwa die Pseudo-Clementinen. (2) Kommen die einen auf-
grund spekulativen Denkens und Rechnens auf den 19. April, so andere auf den
20. Mai oder auch auf den 2. April. Der Frihling wird bevorzugt, weil der Welt-
anfang in diese Jahreszeit gelegt wird und der Todestag Jesu in den Friihling fallt
und zudem angenommen wurde, die Lebensjahre Jesu ergeben eine glatte Zahl.

Seltener wurde ein Datum im Winter angenommen. Doch auch dann ging die
Berechnung vom Friihjahr aus. Die Empfangnis wurde in den Friihling gelegt
und die Geburt war neun Monate spater im Winter. So kam es auch zum 25.
Dezember, der neun Monate nach dem 25. Marz liegt, welcher als Schépfungstag
und genauso als Empfangnis- und Todestag Jesu galt. Doch auch dieser Berech-
nung wurde Kkirchlicherseits bis in die erste Halfte des vierten Jahrhunderts wie
all den anderen Berechnungen keine Beachtung geschenkt. Auch der 6. Januar
wird in dhnlicher Weise als Geburtstag Jesu errechnet worden sein; dann ware



32 Walter Rominger

der 6. April der Tag der Empféngnis und des Sterbens Jesu.

Lésst sich aus dem, dass die Kirche all diese Spekulationen gewahren lief3, schlie-
Ren, dem Datum der Geburt Jesu sei noch keine dogmatische Relevanz beigelegt
worden? Ende des zweiten Jahrhunderts spottet Clemens von Alexandrien (+ vor
215) noch Uber die, die den Geburtstag Jesu errechnen wollen. Doch waren es
schlieBlich apologetische und dogmatische Griinde, die zur Feier des Weih-
nachtsfestes flhrten.

Lésst sich das Geburtsdatum Jesu auch nicht feststellen. So eventuell doch das
Geburtsjahr? Unsere christliche Zeitrechnung wurde 526 n. chr. von dem skythi-
schen Monch Dionysius Exiguus in Rom eingefuhrt. Er war dazu beauftragt, den
kirchlichen Festkalender zu vereinheitlichen. Dionysius Exiguus berechnete die
Menschwerdung Christi auf den 25. Mérz des rdmischen Jahres 754, das mit Be-
ginn am 1. Januar zum christlichen Jahr 1 gewéahlt wurde. Damit berschritt Di-
onysius Exiguus die Regierungszeit von Herodes I. um flnf Jahre, da dieser vier
Jahre vor der christlichen Zeitrechnung verstarb. Jesus wurde aber noch unter
Herodes I. in Bethlehem geboren (Matthaus 2,1). Nach der Riickkehr aus Agyp-
ten herrschte Herodes I. Nachfolger Archelaus (4 v. Chr. — 6 n. Chr.) (Matthdus
2,22), so dass Jesus spatestens 4. v. Chr. geboren wurde. Lukas setzt dasselbe
voraus: Johannes der Taufer wurde unter Herodes I. geboren (Lukas 1,5) und da
Jesus sechs Monate jlinger war (Lukas 1,26), wurde er unter demselben Konig
geboren. Eine von Augustus befohlene ,,Schéitzung® (Lutheriibersetzung) und zur
Zeit des Statthalters Quirinius durchgefiihrte Steuerschatzung (Lukas 2,1) ist, so
Bo Reicke, nur aus dem Jahr 6. n. Chr. belegt. So deute Lukas ein zehn Jahre
spateres Geburtsdatum Jesu an. Lange wissenschaftliche Debatten hatten nicht
zu einer Aufhebung des Widerspruchs gefihrt.

Doch habe mdglicherweise unter Herodes bereits eine &hnliche Vermdgensbe-
standsaufnahme stattgefunden, die in spaterer Uberlieferung von der Steuerre-
gistrierung des Quirinius Uberschattet wurde. Dass die in Nazareth wohnhaften
Maria und Joseph nach Bethlehem ziehen mussten (Lukas 2,4), um den dortigen
Grundbesitz schatzen zu lassen, erklére sich leichter, wenn die Schétzung im
noch ungeteilten Reich stattgefunden habe. Aufgrund dieser Erwégungen, wobei
als historische Quellen die Geburtsgeschichten des Matthdus (Kapitel 1 und 2)
und Lukas (Kapitel 1 und 2) zur Verfugung stehen, kommt Bo Reicke zum Er-
gebnis: ,,Somit l4sst sich die Geburt Jesu am besten in die letzte Zeit des Herodes
datieren.” (3) ,,Tatsdchlich geboren wurde Jesus nach heutiger Rechnung vier bis
sieben Jahre vor seiner vermeintlichen Geburt*, heif3t es in einem kurzen Aufsatz
im Evangelischen Gemeindeblatt fur Wirttemberg (51/52/2020 vom 20. Dezem-
ber 2020, S. 7, st).

Die Quellenlage erlaubt offensichtlich nur eine recht vage Datierung. Zum Ge-
burtsjahr Jesu sagt sie offensichtlich nichts Genaueres aus, wiewohl es auch
Uberlegungen gibt, die Volkszdhlung sei 7 v. Chr. gewesen, was sich aber am
Ehesten von astronomischen Beobachtungen und Berechnungen unserer Tage



Das Weihnachtsfest 33

herleiten l&sst. Nun aber ist man daran gegangen, nachzuforschen, ob sich auf-
grund des Sterns, den die Weisen aus dem Morgenland gesehen haben, doch Ge-
naueres sagen lasst. Und in der Tat scheint man so, wenn man nicht, wie Theo-
logen und Geisteswissenschaftler dies schon taten, annimmt, Matthdus habe sich
die Geschichte mit dem Stern nur ausgedacht, (4) weiterzukommen. Den ,,Stern®,
den sie in ihrer Heimat gesehen haben, hat es gegeben. Es dirfte sich um eine
mehrfache Konjunktion, ein wiederholtes Zusammentreffen von Jupiter und Sa-
turn im Jahr 7 v. Chr. gehandelt haben. (5) Die Magier glaubten an einen Zusam-
menhang des Sterns von Bethlehem mit den Entwicklungen der jiidischen Ge-
schichte und fanden so zum Jesuskind in Bethlehem.

C. Zuerst gefeiert —am 6. Januar

So war denn auch nicht ein Datum, beziiglich dessen in den ersten Jahrhunderten
vollige Indifferenz und Desinteresse der (frihen) Kirche herrschten, ausschlag-
gebend, das Erscheinen Christi auf Erden zu feiern, sondern ein dogmati-
sches/theologisches Interesse. Jedoch empfanden es die frithen Christen nicht al-
lein als Mangel, das Geburtsdatum Jesu nicht zu kennen, sondern auch sein Er-
scheinen auf Erden zu feiern, zéhlten in der alten Kirche doch vor allem Tod und
Auferstehung Jesu. Jeder ,Herrentag® (Offenbarung 1,10 ,, Tag des Herrn®)
wurde als Auferstehung des ,,Herrn® Christus gefeiert. Spater war Ostern mit
seinem Festzyklus zum Gedéachtnis von Tod und Auferstehung Christi wichtig.
Apostel- und Mértyrertage wurden anlésslich von deren Tod begangen. Origenes
(185-254) wandte sich gegen den Brauch, Geburtstage zu feiern, da dies heid-
nisch sei und nach der Bibel nur Heiden und Gottlose ihre Geburtstage feierten
und nannte dabei Pharao und Herodes.

Und doch konnte es bei dieser ablehnenden, indifferenten Haltung der Kirche
nicht langer bleiben. SchlieBlich ist Jesus doch der Erloser der Menschheit und
deshalb mit Aposteln und Martyrern Giberhaupt nicht zu vergleichen. Sein Eintritt
in die Welt ist doch nach drei Evangelien (Matthdus, Lukas, Johannes) ein un-
vergleichliches Heilsereignis. Gerade die Heilstat Christi, sein Tod zur Stihne fiir
die Siinden der Menschen und seine Auferstehung als Zeichen der Uberwindung
des Todes, ruickten auch seine Geburt in den Blick. VVor allem orientalische Chris-
ten reflektierten das Mysterium des Eintretens Gottes in die Welt. Das konnte auf
unterschiedliche Weise geschehen. Der Adoptianismus nahm an, Jesus sei erst
zum Sohn Gottes bei seiner Taufe geworden. Die Kirche hat diese Ansicht als
Héresie abgelehnt. Gott ist in dem historischen Menschen Jesus erschienen. Mit
der Geburt tritt der gottliche Logos in die Welt ein. Wie Clemens von Alexand-
rien (+ vor 215) uberliefert, haben Anhanger des Basilides (6), einem Gnostiker
aus Alexandrien, die der héretischen Ansicht waren, der goéttliche Christus sei
erst bei der Taufe Jesu auf Erden erschienen, am 6. oder 10. Januar die Taufe
Jesu gefeiert. Bei diesen Haretikern findet sich der indirekte Ursprung des Weih-
nachtsfestes. Das Fest der Taufe Jesu hieR denn auch Epiphania aufgrund dessen,
dass der gottliche Christus erst bei Jesu Taufe auf Erden erschienen sei. Die
Schiler des Basilides feierten Anfang Januar das Mysterium des Eintritts Jesu in
die irdische Welt. Um die Geburt Jesu ging es dabei nicht, da ihr Gnostiker keine



34 Walter Rominger

Bedeutung zuschreiben.

Fur ein derartiges Datum der Taufe Jesu geben die Berichte in den Evangelien
nichts her. Aber am 6. Januar wurde von Heiden ein Dionysosfest gefeiert, wel-
ches mit der Zunahme der Tage in Verbindung stand. Das Wasser des Nils soll
in der Nacht zum 6. Januar besondere Wunderkraft haben. Basilides Schuler
wahlten fiir das Tauffest Christi den 6. Januar, weil sie den Heiden gegentiber
damit zum Ausdruck bringen wollten, das wahre géttliche Wesen, das auf Erden
erschienen sei, sei Christus, der bei seiner Taufe im Jordan auf der Erde erschie-
nen sei, als die Stimme aus dem Himmel kam: Du bist mein lieber Sohn.

Im Osten birgerte sich das Tauffest der Schiiler des Basilides ein. Die Taufe Jesu
wurde zuerst als ,,Erscheinen® Christi gefeiert, als seine Epiphania. Als Erschei-
nen Christi wurde in der Kirche nicht wie in haretischen Kreisen die Taufe Jesu,
sondern in Ubereinstimmung mit den Geburtsgeschichten der Evangelien, die
Geburt Jesu gesehen. So verband in der ersten Halfte des vierten Jahrhunderts
die Kirche beim Feiern der Epiphania Taufe und Geburt Christi. Zum urspring-
lichen Tauffest kam die Feier der Geburt dazu. Wohl feierten Christen in der
Nacht vom 5. auf den 6. Januar die Geburt Christi und anschlieRend am 6. Januar
seine Taufe. Die Geburt Christi feierte man zuerst im Osten, wiewohl vor allem
die Taufe Jesu, jedenfalls bevor Christi Geburt am 25. Dezember gefiert wurde.
Als sich das Fest der Epiphanie auch im Westen ausbreitete, brachte man dieses
mit dem Besuch der Weisen in Verbindung (Matthaus 2).

Von Beginn des vierten Jahrhunderts ist ein Papyrus aus Agypten fiir einen
christlichen Chor bekannt, aus dessen Inhalt und einer Notiz auf der Ruckseite
hervorgeht, dass es um das Epiphaniasfest vom 5. auf den 6. Januar geht. Da
feierten diese Christen das Geddachtnis der Taufe Jesu im Jordan. Der Papyrus
enthélt den Teil, der die Geburt Jesu feiert. Auf diesem Papyrus steht die dlteste
bekannte Weihnachtsliturgie. Damals feierte man Weihnachten noch in der
Nacht vom 5. auf den 6. Januar.

Der Chor antwortet auf die Verlesung von Geburt Jesu, der Flucht nach Agypten
und Rickkehr nach Nazareth mit einem griechischen Hymnus. Dieser ist auf dem
Papyrus abgedruckt und lautet:

Geboren zu Nazareth

Erzogen in Nazareth

Gewohnt in Galilda.

Der Priester verlas den Besuch der Weisen aus dem Matthdusevangelium, worauf
der Chor antwortete:

Wir haben gesehen ein Zeichen vom Himmel,

den leuchtenden Stern.

Der Priester verlas die Weihnachtsgeschichte nach Lukas 2. Der Chor antwor-
tete, indem er diese Gedanken aufnahm:

Hirten auf dem Felde weinend erstaunten,

fielen auf die Knie und sangen: Ehre dem Vater.

Halleluja.



Das Weihnachtsfest 35

Ehre dem Sohn und dem Heiligen Geist.
Halleluja. Halleluja. Halleluja. (7)

Wurde auch noch an andere Erscheinungen Jesu in Wundern vor der Welt ge-
dacht, etwa an das Weinwunder bei der Hochzeit zu Kana (Johannes 2,1-11) und
an Speisungswunder, so kommt immer auch der Stern vor, der den Weisen den
Weg zum Jesuskind wies. Einzig dies hat sich als Fest der ,,(heiligen) drei Ko-
nige“ von dem reichhaltigen Epiphanienfest vom 6. Januar erhalten.

Ephrem der Syrer (8) bezeichnet das Fest vom 6. Januar als erhabenstes unter
den christlichen Festen. Jedes Haus sei mit Kréanzen geschmiickt gewesen. (9) In
der ganzen Kirche habe eine ungeheure Freude geherrscht. Selbst die Mauern
des Kirchengebaudes schienen zu jubilieren; die Kinder sprachen nur Worte der
Freude. ,,Die Nacht ist da, die Nacht, die dem Weltall den Frieden geschenkt hat!
Wer mochte schlafen in dieser Nacht, wo das ganze All wach ist!“ (10) Dann
feierten die Christen die Geburt, die Anbetung der Hirten, das Erscheinen des
Sterns und tags darauf die Anbetung der Weisen und die Taufe Jesu im Jordan.

Ein Hymnus Ephrems verbindet die verschiedenen Elemente des Epiphanienfes-
tes und zeigt die bereits bestehende Zusammenschau von Taufe und Geburt
Christi:

Die ganze Schopfung verkiindet’s.

Die Magier verkiinden’s.

Der Stern verkiindet es:

Sehet, der Sohn des Konigs ist da!

Der Himmel 6ffnet sich,

Die Jordangewasser schaumen,

Die Taube erscheint:

Das ist mein lieber Sohn! (11)

Zum Epiphanienfest, das in Paldstina noch lange gefeiert wurde, liegt ein Bericht
der adligen Pilgerin Aetheria vor, die drei Jahre in Paldstina lebte. Geradezu mit
Uberschwang berichtet sie von diesem herrlichen Fest, dem wunderbaren Ge-
sang und den vielen Christen, die zugegen waren. Oscar Cullmann fasst dies so
zusammen: ,,Sie erzihlt, wie sich alle in der Nacht vom 5. auf den 6. Januar mit
dem Bischof in festlichem Zuge nach Bethlehem begeben, um dort einen nécht-
lichen Gottesdienst in der Hohle zu feiern, die als die Geburtshéhle Jesu angege-
ben wurde. Vor Tagesanbruch begibt sich der ganze Zug nach Jerusalem unter
Absingen von Hymnen zu Ehren Christi, der zur Welt gekommen ist. In der Mor-
genddmmerung des 6. Januars kommt man in Jerusalem an, geht zur Auferste-
hungskirche, deren Inneres in einem unglaublichen Lichterglanz von Tausenden
von Kerzen erstrahlt. Man singt dort Psalmen, und der Priester spricht Gebete.
Dann ziehen sich alle zuriick, um wéhrend einiger Stunden zu ruhen. Gegen Mit-
tag begibt man sich nochmals zur Auferstehungskirche. Um Mittag ist der erste
Teil des Festes beendet, und am Abend beginnt dann der zweite Teil in neuer
Pracht.“ (12)



36 Walter Rominger

In den drei erwahnten Quellen kommt dem Licht groRe Bedeutung zu; und schon
im Neuen Testament ist von Christus als dem Licht die Rede, das in die Welt
kommt (Johannes 1,4f.7-9). Gerade diese Lichtsymbolik diirfte dazu beigetragen
haben, dass der 6. Januar ausgewéhlt wurde, da bereits im Heidentum das Zu-
nehmen der Tage erkannt und als Geburt Aons gefeiert wurde. Doch hat dieses
heidnische Fest wohl kaum die christliche Feier am 6. Januar ausgeldst. Schliefl3-
lich ist der Gedanke, Christus sei das Licht, das die Finsternis vertreibt, urchrist-
lich und im Neuen Testament verankert. Im altkirchlichen Epiphanienfest vom
5. und 6. Januar ist das Weihnachtsfest in seiner liturgischen Gestaltung schon
enthalten, gleichgiiltig, dass sich damit Gedanken (iber die Weisen und die Hoch-
zeit zu Kana verbunden haben. Die Frage nach dem Geburtsdatum spielte bei der
Feier am 6. Januar keine Rolle. Doch weil diese Frage dringlicher erschien, setzte
sich schlielRlich der 25. Dezember als Datum fur das Geburtsfest im Laufe des
vierten Jahrhunderts durch.

D.  Wie es zum 25. Dezember kam und dieser Tag sich durchge-
setzt hat

Termin, Ort und Anlass des besonderen Geburtsfestes am 25. Dezember ist noch
nicht abschlieBend geklart. Naheliegend ist, dass es zwischen 325 und 354 in
Rom entstanden ist. H. Usener (Das Weihnachtsfest, 2. Auflage 1911) vertritt die
Ansicht, der 25. Dezember sei in Rom fir das Jahr 336 bezeugt, wéhrend L. Du-
chesne (Les origines du culte chrétien, 5. Auflage 1920) der Ansicht ist, es sei
erst 354 in Rom gefeiert worden. Nach der Chronologie des Philocalus erscheint
beides mdglich. (13)

Von Osten war wahrscheinlich das éltere Epiphanienfest in den Westen gekom-
men und so auch nach Rom. 336 ist, so Oscar Cullmann, der 25. Dezember in
Rom gefeiert worden. Dann misste er bereits unter Constantin dem Grofen ge-
feiert worden sein (ebd., S. 32). Spater hat sich das am 25. Dezember gefeierte
Weihnachtsfest nicht nur im Westen, sondern auch im Osten ausgebreitet. Dazu
gibt es historische Dokumente. In Konstantinopel 379 (Gregor von Nazianz), in
Kappadozien 382 (Gregor von Nyssa), in Antiochien 388 (Chrysostomos); lang-
samer verlief die Entwicklung in Agypten und in Palastina (vgl. dazu ausfihrli-
cher am Ende des Kapitels). Kaiser Justin Il. (565-578) ordnete Weihnachten fiir
das Romische Reich an.

Die Folge davon war, dass Weihnachten zum Hauptfest der Kirche wurde — im
Westen noch mehr als im Osten. Daran hat sich bis heute nichts geandert, wie-
wohl, was sich noch zeigen wird, das Fest mehr und mehr sékularisiert wird.
Vielleicht eignet es sich dazu ganz einfach besser als Ostern und Pfingsten.

Doch zurtick zur Frage, weshalb der 25. Dezember als Geburtsfest Christi gefei-
ert wurde, das vom Epiphanienfest unterschieden wurde. Zum 25. Dezember
fuhrten Berechnungen, die es unter anderen gab, kaum. Es geht letztlich nicht um
eine historische, sondern um eine dogmatische Entscheidung. Das Fest der Ge-
burt Christi setzte sich rasch durch — aus dogmatischen Griinden.

Zum einen wurden zu Beginn des vierten Jahrhunderts christologische Fragen



Das Weihnachtsfest 37

wie die Zwei-Naturen-Lehre Christi bedacht; zum andern kam dem 25. Dezem-
ber im Heidentum als Festtag fiir den Sonnengott Bedeutung zu und war es nach
Ansicht mancher Theologen eventuell das Anliegen Kaiser Constantins, bewusst
einen Synkretismus zwischen Sonnen- und Christuskult herzustellen.

Auch fir sich lie Constantin das mdglicherweise in der Schwebe und lieR sich
erst auf dem Totenbett taufen, wiewohl dies damals durchaus - zumindest fir
Herrscherpersdnlichkeiten - Gblich war. Auf dem Konzil zu Nic&a 325 wurde die
Wesenseinheit Jesu mit Gott dogmatisiert. Damit wurde die Ansicht abgewiesen,
bei der Geburt Jesu sei nicht Gott selbst Mensch geworden. So war nicht allein
der Arianismus abgewiesen, sondern ebenso alle anderen abweichenden Erkla-
rungen fur irrig erklart worden, auch der so genannte Adoptianismus, demzu-
folge Jesus erst bei der Taufe von Gott dem Vater als Sohn adoptiert worden
waére. Da der romischen Kirche, die bislang immer im Schatten der Ostkirche
stand, hier eine besondere Rolle zukam, ist es wenig verwunderlich, dass sie, nun
mit mehr Selbstbewusstsein als bisher, dann auch das Weihnachtsfest am 25. De-
zember verbreitet wissen wollte.

Die Konzilsentscheidungen, Jesus sei wesenseins mit Gott, und mit ihm sei des-
halb mit der Geburt Gott selbst erschienen, flihrte, wenn auch zunéchst noch un-
abhéngig vom Datum, zur Verbreitung einer Geburtstagsfeier Christi. Zudem er-
schien von den dogmatischen Entscheidungen des Konzils aus die Verbindung
des Geburtsfestes mit dem Tauffest nicht l&nger hinnehmbar, da sich die ortho-
doxe Kirchenlehre in aller Deutlichkeit von anderen Lehren, insbesondere dem
Adoptianismus unterscheiden musste. Da Orthodoxie nicht mit Haresie verbun-
den sein konnte, sollte der Geburtstag Jesu mit einem besonderen Fest begangen
werden und dieses, sofern das &ltere Epiphanienfest gefeiert wurde, von diesem
geldst sein. Ein besonderes Datum musste dafiir gefunden werden.

Eine Tradition bestand nicht, so musste der Termin anders gefunden werden. Als
eine Moglichkeit wird eine theologisch-heilsgeschichtliche Konstruktion ange-
fuhrt. Der 25. Mérz, das Fruhlingsaquinoptium (Frihlings-Tag-und-Nacht-Glei-
che) wurde als der erste Schopfungstag angesehen, ebenso als Tag der Empfang-
nis und auch als Todestag Jesu. Davon ausgehend ergibt sich als Geburtstag Jesu
der 25. Dezember (vgl. dazu bereits B.). Diese heilsgeschichtliche Konstruktion
vertritt Julius Africanus in seiner Chronographie von 221 und &hnlich Hippolyt
in seinem Danielkommentar. Joachim Beckmann hélt dies fiir die ,,historisch
wahrscheinliche Entstehung des 25. 12. als Termin der Geburt Christi. (14)
Frank C. Senn spricht sich gegen eine Herleitung aus der rémischen Tradition
aus: ,,Die Annahme, dass die Feier der Geburt Christi das Natale Solis invicti
verdrangen sollte, das Kaiser Marc Aurel (161-180) am 25. Dezember 174 zu
Ehren des syrischen Sonnengottes Emera eingefiihrt hatte, ist weniger wahr-
scheinlich als die Herleitung aus der Tradition, am 25. Méarz sowohl die Emp-
fangnis (Verkiindigung des Herrn) als auch den Tod Christi zu feiern.“ (15) Da-
neben werden freilich auch andere Erklarungen angefihrt. AuBer der Mdglich-
keit, es handle sich um die christliche Umbenennung des romischen



38 Walter Rominger

Sonnwendtages Dies invicti solis, der Joachim Beckmann noch eine Plausibilitat
zubilligt, ,,kommen* fiir ihn ,,alle anderen Erkldrungen, die schon versucht wur-
den, z. B. Anlehnung an ein rdmisches (Saturnalien), germanisches (Wintersonn-
wende) oder jldisches (Tempelweihe) Fest, [...] ernsthaft nicht in Betracht™.
Thomas Gandow vertritt indes die Ansicht, das Weihnachtsfest lieBe sich vom
Tempelweihfest (Chanuka-Fest) herleiten. Jedoch spricht sich Oscar Cullmann
fur die Herleitung aus dem Mithraskult aus, wobei dieser bereits vor dessen Ein-
fithrung die rdmischen Kaiser dem ,,Sol invictus®, dem ,,unbesiegbaren Sonnen-
gott™ Tempel errichtet hétten. (16)

Die im Romischen Reich weit verbreitete Mithrasreligion hatte einen Sonnen-
kult, der am 25. Dezember den Tag der Winter-Sonnenwende als sein Hauptfest
beging. Fur die Christen lag dieser Tag als Geburtstag Christi deshalb nahe, weil
das Neue Testament Christus als ,,das Licht, das in der Finsternis scheint” (Jo-
hannes 1,5) bezeichnet. Er dréngte sich als Datum fur die selbstandige Feier der
Geburt Christi auf, weil das Heidentum das Licht feierte. Am 25. Dezember wur-
den im dritten Jahrhundert feierliche Spiele zur Ehre der neu aufsteigenden Sie-
gerin Sonne gefeiert. In diesem Jahrhundert konnte der Mithraskult zur Konkur-
renz fiir das Christentum werden.

Es war gerade die romische Kirche, die ihr eigenes Lichtfest, das Fest der Geburt
Christi dem heidnischen Naturkult entgegenstellte. Hatte nicht der greise Simeon
in seinem Lobgesang das Jesuskind als ,,das Licht, die die Volker/Heiden er-
leuchten wird* (Lukas 2,32) gepriesen? Maleachi 4,1: ,,Aufgehen wird euch die
Sonne der Gerechtigkeit” wurde als Weissagung auf Christus verstanden. Bi-
schof Ambrosius von Mailand sagte in einer Predigt: ,,Christus ist unsere neue
Sonne.* Augustinus rief die Christen dazu auf, nicht wie die Heiden die Sonne
anzubeten, sondern den, der diese erschaffen hat. Papst Leo der GroRe (Papst von
440-461) tadelte noch den schlechten Glauben derer, die Weihnachten wegen der
Geburt der Sonne und nicht wegen der Geburt Christi feiern. Daran zeigt sich,
dass die Christen bei der Festlegung der Geburt Christi auf den 25. Dezember
darum wussten, welch groRe Bedeutung dieser Tag im Heidentum dieser Zeit
zukam.

Wie stark Kaiser Constantin der GroRe daran beteiligt war, dirfte mit davon ab-
héngen, fir wie stark bei ihm der Versuch einer Synthese von Sonnenkult und
Christuskult angenommen wird. Oscar Cullmann meint: ,,Es darf wohl heute
[1947] als ausgemacht gelten, dass Constantin weniger Christ als bewusster
,Synkretist® gewesen ist, d. h., dass er eine Synthese zwischen dem Christentum
und den wertvollen Elementen des Heidentums erstrebte.“ (17) Cullmann scheint
hier in der Tradition Karl Barths und seiner Schiler zu stehen, die eine negative
Beurteilung Constantins vornehmen. Doch gibt es in neuerer Zeit auch weitaus
positivere Wertungen. Gerhard Ruhbach kommt in seiner im Wesentlichen posi-
tiven Wiirdigung, in welcher er die guten Entscheidungen und Taten Constantins
benennt, zum Ergebnis: ,,K. hat eine Religionswende groBten Ausmafles im Ro-
mischen Reich ausgeldst und auch die menschliche und polit. Kraft gehabt, den



Das Weihnachtsfest 39

neuen Weg zu gehen und durchzuhalten. Obwohl er sich, damaliger Sitte ent-
sprechend, erst auf dem Totenbett taufen lieB3, sollte an seiner Entscheidung fiir
den christl. Glauben kein Zweifel bestehen. (18)

Wie dem auch sei. Das Christentum war am meisten beglinstigt.

Ob Constantin dabei die Absicht verfolgte, damit das Reich am besten einen zu
kénnen und mit einem durch das Christentum vorgegebenen Rahmen Synkretis-
mus betreiben zu kdnnen? Legt seine unterlassene Bek&mpfung des Heidentums
nahe, dass er sein Heidentum bis zu seinem Tode nicht aufgab? Er mag eine Re-
form des Heidentums angestrebt haben, worauf die von ihm veranlasste Beseiti-
gung heidnischer Orakel, privater Opferkulte und unsittlicher Tempelkulte hin-
weisen konnten. Er habe jedoch weiterhin den Sonnenkult gefordert und sich auf
zwei Statuen im Strahlenglanz darstellen lassen; am Sockel sei die Inschrift an-
gebracht: ,,Dem Constantin, dem gleich Helios Leuchtenden®. Wollte Constantin
Sonnenkult und Christenkult durch die Christus-Sonnensymbolik vereinen? Os-
car Cullmann nimmt dies an. (19) Als Begriindung dafir gibt er an: Constantin
habe 321 den christlichen Herrentag als staatlichen wochentlichen Ruhetag ein-
gefuhrt, da dieser mit dem Tag, der dem Sonnengott geweiht war, zusammenge-
fallen sei. Die Erfindung Constantins war dies indes nicht. Denn seit Mitte des
zweiten Jahrhunderts ist die Bezeichnung ,,Sonntag™ fiir den ,,Herrentag™ be-
kannt. Damit war das Gedenken an die Auferstehung Christi mit der Sonnensym-
bolik verbunden. Somit konnte Constantin auf eine bereits bestehende Tradition
zurlckgreifen. Er erklarte den christlichen Sonntag zum gesetzlichen Feiertag
mit der Absicht, den heidnischen Sonnenkult in verchristlichter Form im Chris-
tenkult aufzunehmen. (20) Doch wird mit derartigen Ansichten der ansonsten so
verdienstvolle Basler Neutestamentler Oscar Cullmann nicht spekulativ? Wer
will denn die Gedanken Constantins lesen —und das dazuhin nach weit Giber 1500
Jahren?

In Analogie zum Sonntag habe Constantin oder sei es zumindest unter dessen
Einfluss dazu gekommen, das Geburtsfest Christi auf den 25. Dezember gelegt.
,,S0 wie mit dem Sonntag die Auferstehung Christi, so wurde nun mit dem 25.
Dezember seine Geburt mit der Sonne in Zusammenhang gebracht.” (21)

Das heidnische Fest sei in manchen Brauchen auf das Christfest ibergegangen.
Ermahnungen Augustins und spéter Papst Leos des Grof3en liel3en sich von daher
erkléren. Das heidnische Fest fiir den ,,unbesiegbaren Sonnengott™ sei nicht ein-
fach verschwunden, sondern habe sich in manchen Bréuchen gehalten, die dann
auf das Christentum (ibergingen. Aus der Missionsgeschichte ist indes auch be-
kannt, wenn Heiden zum Glauben an Christus kommen, dass sich dann bei ihnen
gerade heidnisches Brauchtum noch halt. Da bleiben Eierschalen. Auch Juden-
christen halten noch an so manchem jiidischen Brauch fest. Wohl diirfte sich der
Einfluss des Heidentums auf das christliche Weihnachtsfest im dogmatischen
nicht niedergeschlagen haben, schon eher in den Weihnachtssitten. Christen zin-
deten, so ein syrischer Theologe, an diesem Tag Feuer an. Unabhéngig vom 25.
Dezember ist die Uberzeugung, dass Christus das Licht der Welt ist. Diese ist
schon vorhanden, als der 6. Januar gefeiert wurde und auch bereits, als es noch



40 Walter Rominger

kein Fest gab (vgl. etwa schon Lukas 2,32).

Der Sieg des Weihnachtsfestes verénderte das Epiphaniasfest, drangte dieses zu-
riick und verdrangte dieses teilweise sogar.

Von Rom aus setzte sich das am 25. Dezember gefeierte, vom Epiphanientag
unabhéngige Weihnachtsfest auch im Osten durch, wiewohl dieser Vorstof3
Roms auch auf Widerstand stieR. Wahrscheinlich ist damit die westliche Kirche
erstmals bedeutungsvoll geworden. Vordem stand sie immer im Schatten des Os-
tens, wo die entscheidenden theologischen Weichenstellungen geschahen.

Manche orientalischen Kirchen hielten sich daran, das Geburtsfest Christi wei-
terhin als Epiphanienfest am 5./6. Januar zu begehen. Wohl seit 375 versuchte
die romische Kirche zehn Jahre lang in Antiochien den 25. Dezember durchzu-
setzen. Und es bedurfte des groRen Predigers Chrysostomos (354-407), dass sich
auch in Antiochien die Feier am 25. Dezember durchsetzen konnte. In seiner be-
rihmten Weihnachtspredigt vom 20. Dezember 386 bat er seine Zuhdrer ein-
dringlich, doch am 25. Dezember zu erscheinen, um Christi Geburt, ,,dic Mutter-
stétte aller Feste* zu feiern, dieses Fest, ,,das vor allem am meisten Ehrfurcht und
Schauer erregt“. Ein jeder solle ,,sein Haus leer machen, auf dass wir unseren
Herrn in der Krippe liegen sehen, in Windeln gewickelt, diesen Schauer erregen-
den und wunderbaren Anblick®. (22) Chrysostomus war erfolgreich. Viele folg-
ten seiner dringlichen Einladung. In seiner Predigt wollte Chrysostomus die
Glaubigen davon iberzeugen, dass am 25. Dezember die Geburt Christi zu feiern
sei, weil Christus tatséchlich an diesem Tag geboren sei. Er berief sich dazu auf
vermeintliche rdmische Akten und erging sich, wie andere bereits vor ihm, in
Berechnungen. Hatte vordem das historische Datum der Geburt lediglich eine
marginale Rolle gespielt, gewann dieses, um den 25. Dezember durchsetzen zu
kénnen, nun groRe Bedeutung. Chrysostomus konnte das Fest der Geburt Christi
am 25. Dezember durchsetzen.

Gregor von Nazianz, einer der drei groRen Kapadozier, der ganz entschieden die
Gottheit Christi vertrat, sorgte mit dafiir, dass in Konstantinopel bereits 379 der
25. Dezember als Geburtstag Christi gefeiert wurde. Wohl weil er so entschieden
die Gottheit Christi vertrat, machte er sich auch fiir den 25. Dezember als Ge-
burtstag Christi stark. In Agypten kam es nicht so schnell zur Ubernahme des 25.
Dezembers als Geburtstag Christi. Die Christen in Jerusalem wollten nicht, dass
der Hauptinhalt des Epiphanienfestes auf ein neues Fest iberging. Selbst Hiero-
nymus (340/50-420), der Kirchenvater der Westkirche, kam gegen den Wider-
stand nicht an, der damit begriindet wurde, im Heiligen Land kenne man die Tra-
dition besser als im entfernten Westen.

Immer mehr trat die Datumsfrage, die in der frilhen Christenheit so gut wie keine
Beachtung fand, hervor. Die einen wollten den 6. Januar als Geburtstag Jesu be-
weisen, die anderen den 25. Dezember.

Am 25. Dezember feiern Weihnachten die rémisch-katholische(n) und protes-
tantischen Kirchen, die (chalchedonensisch-)orthodoxen Kirchen



Das Weihnachtsfest 41

Konstantinopels, Alexandriens, Antiochiens, Rumaniens, Cyperns, Griechen-
lands, Finnlands, sowie diejenigen der Diaspora. Am 6. Januar halten von den
(chalcedonensisch-)orthodoxen Kirchen diejenigen Jerusalems, Russlands, Ser-
biens, Bulgariens, Georgiens, Polens und Tschecho-Slowakiens, von den nicht-
chalcedonensischen orthodoxen Kirchen die Athiopische, die koptische, die
syro-jakobitische und die indische fest, wéhrend die armenische am 18./19. Ja-
nuar feiert. (23)

E. Zusammenfassung

Weder der 25. Dezember noch der 6. Januar bzw. der 18./19. Januar sind das
historisch gesicherte Datum der Geburt Christi. Nimmt man die Angaben des
Lukasevangeliums (Lukas 2,8: ,,Und es waren Hirten auf dem Felde bei den Hiir-
den, ...*), so scheiden diese Datumsangaben aus, da zu der Zeit die Herden nicht
auf den Feldern sind, die Kirche feiert nicht ein Datum, sondern dass Gott in
Christus auf der Erde erschienen ist. Wie es dazu kam, dass sich zuerst der 6.
Januar und dann mehr und mehr der 25. Dezember herausbildeten (wobei man-
che Kirchen bis heute beim 6. Januar blieben), das konnte im voranstehenden
aufgezeigt werden.

Wurden im vierten Jahrhundert auch die Datumsberechnungen zur Durchsetzung
des Weihnachtsfestes am 25. Dezember zunehmend wichtig, wobei es solche be-
reits in friheren Zeiten gab, ohne dass sie grofie Beachtung gefunden haben, so
erweist sich die Konfrontation mit dem Heidentum als wichtiger. Die Romer fei-
erten am 25. Dezember den Natalis Solis Invicti, den ,,Geburtstag der unbesieg-
ten Sonne®. Gegen diesen heidnischen Sonnenkult stellte die Kirche das Fest der
Natalis Christi, der Sonne der Gerechtigkeit (Maleachi 3,20), des Lichtes der
Welt (Johannes 8,12). (24)

Ein weiteres Motiv, welches auf eine Feier der Geburt Christi hindrangte und
Weihnachten zu einem der drei Hauptfeste der Christenheit werden lieB, liegt in
der Diskussion und den Auseinandersetzungen um die Person Christi im vierten
Jahrhundert. Ist Jesus wesenseins mit Gott? Auf dem Konzil zu Nic&a wurde 325
in Ubereinstimmung mit dem Neuen Testament (etwa Johannes 20,28) die we-
senhafte Einheit bzw. Gleichheit (Homousia) von Gott-Vater und Sohn bekannt.
(25)

F. Die Feier des Christfestes

Das Erscheinen Gottes in Christus, diese Erniedrigung (Kondeszendenz Gottes)
ins menschliche Fleisch im Krippenkind Jesus (und spéter im Schmerzensmann
am Kreuz), will freilich wirdevoll begangen werden. Deshalb ist es nicht einmal
verwunderlich, wenn diesem groRen Fest, wie dies auch fur die Zeit vor Ostern
geschah, eine Zeit der VVorbereitung, eine BuRzeit vorangestellt wurde.

a. Adventszeit

In Spanien und Gallien entwickelte sich eine Zeit der Vorbereitung auf Weih-
nachten. Diese wurde Advent genannt. Fastenvorschriften des Bischofs Perpe-
tuus von Tours (+ 490) verpflichteten zu drei Fastentagen pro Woche vom Mar-
tinstag (11. 11.) bis Weihnachten. Dieses ,,Martinsfasten® war in Wirklichkeit



42 Walter Rominger

eine 40-tagige Fastenzeit, die der Vorbereitung auf die Taufe am Epiphanias
diente. Weil dies eine Buf3zeit war, entfielen Gloria und Halleluja in der Messe.
Als Zeichen der Wiederkunft Christi zum Gericht trugen die Liturgen violette
Gewénder. In Rom entwickelte sich eine zweiwdchige Vorbereitungszeit, die
von der Verkiindigung ausging und sich auf die historische Geburt Jesu kon-
zentrierte. Durch Zusammenfiigung dieser beiden westlichen Traditionen ergab
sich eine vierwdchige Adventszeit, die die Wiederkunft, das Wirken Johannes
des Taufers und die Verkiindigung des Herrn kombiniert. In der rémischen Li-
turgie entfiel das Halleluja im Advent nie. Neue liturgische Reformen betonen
mehr die Hoffnung als die Buf3e. (26)

b. Feier des Christfestes

Jahrhundertelang begann mit Weihnachten das Kirchenjahr. Auch Martin Luther
hat sich dafur ausgesprochen. Liturgiegeschichtliche Besonderheit von Weih-
nachten ist, dass Weihnachten drei Martyrerfeste als so genannte Begleitfeste
enthélt: den Stephanustag am 26. Dezember, den Tag des Apostels und Evange-
listen Johannes am 27. Dezember und den Tag der unschuldigen Kinder am 28.
Dezember.

Die Feier beginnt mit der Christvesper am Heiligen Abend. Diese ist, verglichen
mit dem Gottesdienst am Christfest, iberaus gut besucht. Haufig sind inzwischen
auch Gottesdienste in der Christnacht, die auch zu spéter Stunde nicht selten noch
gut besucht sind. In der abendl&ndischen Kirche ist die Liturgie von Weihnachten
reich entfaltet.

Gangige Lesungen zu den Feiern zu Weihnachten sind: Lukas 2,1-14(20), Jesaja
9,1-6, Johannes 1,1-8, Titus 2,11-14.

Das Geheimnis der Menschwerdung Gottes wird in vielen Liedern besungen.
Diese Lieder wirken auch tiber den Kirchenraum hinaus. In diesen Zusammen-
hang gehért auch das Weihnachtssingen (Quempas). Choréle und geistliche
(Volks)Lieder zu Weihnachten gibt es in vielen Landern und unterschiedlichen
vom Christentum mitgepragten Kulturen. Teilweise wurden deutsche Weih-
nachtslieder in andere Sprachen iibersetzt (,,Stille Nacht®, am Ende des ersten
Drittels des 19. Jahrhunderts entstanden, trat seinen Siegeszug an und schon bald
gab es die englische Version ,,Silent Night®) als auch fremdsprachige ins Deut-
sche. Solche Lieder und genauso, und womdglich noch mehr, wirkt die geistliche
Kirchenmusik von Heinrich Schiitz, Georg Friedrich Héndel (,,Messias) und
Hugo Distler, vor allem aber die sechs Kantaten des Weihnachtsoratoriums von
Johann Sebastian Bach und spricht nicht allein kirchliche Insider an, sondern
auch solche, die wohl , Klassikliebhaber* sind, ansonsten aber der Kirche ent-
fremdet sein kénnen.

C. Einige konfessionelle Unterschiede und Besonderheiten
Traditionell werden in der romisch-katholischen Kirche an Weihnachten drei
Messen gefeiert: missa in nocte (Mitternacht), missa in aurora (friher Morgen),
missa in die (am Tag).

Die evangelische(n) Kirche(en) behielt(en) Weihnachten als eines ihrer Haupt-
feste bei. Die liturgische Gestaltung wurde zumeist vereinfacht, die Anzahl der



Das Weihnachtsfest 43

Feiertage meist auf zwei reduziert. Die Begleitfeste verschwanden — leider — oft
vollstandig, was fiir den Tag der unschuldigen Kinder (28. 12.) besonders bedau-
erlich ist. Durch ihre Kirchenmusik bereichert/bereichern die evangelische(n)
Kirche(n) die Weihnachtsgottesdienste.

Abkurzungen:

EKL — Evangelisches Kirchenlexikon. Internationale theologische Enzyklopédie, vier Bande und ein
Registerband, 3. Auflage, Neufassung, Géttingen 1986ff.

ELThG — Evangelisches Lexikon flr Theologie und Gemeinde, drei Bande, Wuppertal 1992ff.
RGG - Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch fiir Theologie und Religions-
wissenschaft, sechs Bande und ein Registerband, dritte, véllig neu bearbeitete Auflage, Tubingen
1957ff.

Anmerkungen:
1) ideaSpektrum-Spezial 8/2020, S. 14f., Beilage zu ideaSpektrum 48/2020.
2) Pseudo-Clementinen, ein frihchristlicher, unter dem Namen Clemens I. (Clemens Roma-

nus, derUberlieferung nach dritter <Irendus> bzw. zweiter <Tertullian> Nachfolger des Petrus) ver-
breiteter Apostelroman uber die Missionsreisen des Petrus durch Paldstina und Syrien.

3) Bo Reicke, neutestamentliche Zeitgeschichte, 3. verbesserte Auflage Berlin 1982, de-Gru-
yter Lehrbuch, Verlag Walter de Gruyter, S. 113; zum ganzen siehe S. 112f.
4) Der weltbekannte Physiker und liberzeugte Christ, auch Pradikant der rheinischen Landes-

kirche, Heino Falcke hat in einem Interview davon berichtet, dies sei bei einer wissenschaftlichen

Konferenz vorgekommen, bei der er zugegen war; in ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23. Dezember
2020, S. 20.

(5) Armin Baum, Die Sterndeuter aus dem Morgenland, ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23.

Dezember 2020, S. 22; so auch: Konradin Ferrari d’Occhieppo, Der Stern von Bethlehem in astro-

nomischer Sicht. Legende oder Tatsache, GieBen 2003, Brunnen-Verlag, TVG-Studien zur bibli-

schen Archéologie und Zeitgeschichte.

(6) Basilides, gnostischer Lehrer in Alexandrien um 130/140, der die verschiedensten christli-

chen, judischen und philosophisch-kosmologischen Traditionen zu einem theologischen Weltbild

verarbeitet hat. Basilidianer gab es sicher noch im 4. Jahrhundert.

@) Zitiert nach: Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes und die Herkunft des

Weihnachtsbaumes, 4. Auflage Stuttgart 1994 der Neuausgabe von 1990 (erste Ausgabe 1947 unter

dem Titel ,,Weihnachten in der alten Kirche*), Quell Verlag, S. 26f. Diesem Biichlein von Oscar

Cullmann verdanke ich viele Anregungen und Informationen.

8) Ephrem Syrus, 306-377, Diakon und Asket, Sohn christlicher Eltern. In seiner eigenen Kir-

che wurde er ,,der GroBe*“ und ,,der Prophet der Syrer” genannt. Er iibte durch seine zahlreichen

Kommentare zu biblischen Biichern, durch Lieder und Hymnen, in Versform gehaltene Abhand-lun-

gen zu Glaubensfragen und Widerlegung der Haretiker einen tber Syrien weit hinausrei-chenden

Einfluss aus. Im seiner rein syrischen, nicht gnostischen Theologie, hat er den Lehr-gehalt des Glau-

bens unbeeinflusst durch griechische Denkmethoden mit dichterischer Sprachkraft entfaltet.

9) Oscar Cullmann hélt es fiir denkbar, dass dies ,,cine ferne Vorstufe zu unserem Tannen-

baum* sein konnte, Oscar Cullmann, ebd., S. 27f.

(10) Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28.

(11) Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28.

(12) Oscar Cullmann, ebd., S. 29.

(13) Oscar Cullmann schlieft sich H. Usener an, Cullmann, ebd., S. 10 und 32. Joachim Beck-

mann verweist darauf, dass von der Quellenlage sowohl 336 als auch 354 maéglich ist, RGG3, VI, Sp.

1565, Tubingen 1962, Mohr/Siebeck.

(14) RGG?, VI, Sp. 1564f.

(15) EKLS, IV, Sp. 1238f., Géttingen 1996, Vandenhoeck & Ruprecht.

(16) Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 34f.

@an Oscar Cullmann, ebd., S. 36.

(18) Gerhard Ruhbach, Konstantin der GroRRe, ELThG, I, S. 1158, Wuppertal 1993, R. Brock-

haus Verlag.



44 Benjamin T. G. Mayes

(19) Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 37.

(20) Oscar Cullmann, ebd., S. 37f.

(21) Oscar Cullmann, ebd., S. 38.

(22) Zitiert nach Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfester, S. 40f.

(23) Siehe Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 42.

(24) ELThG, IIL, S. 2136, Artikel ,,Weihnachten“ von Albert Noordegraaf und Michael Herbst,
Wouppertal 1994.

(25) Ebd., S. 2136.

(26) EKL?, Sp. 1139, Artikel ,,Weihnachten* von Frank C. Senn.

UMSCHAU

Benjamin T. G. Mayes:

Das neue Gesangbuch der SELK:

Eine ,transozeanische Rezension*

Zum 1. Advent 2021 wurde das neue Evangelisch-Lutherische Kirchengesang-
buch (ELKG?) der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK) offi-
ziell eingefuihrt und inzwischen in den meisten Kirchgemeinden der SELK in Ge-
brauch genommen.

Die jahrelange sehr gediegene Arbeit der Gesangbuchkommission wird allge-
mein wertgeschatzt und das neue Gesangbuch mit seinen vielen Facetten weithin
gerne genutzt. Konstruktive kritische Stimmen zum neuen Gesangbuch gab es
gleichwohl im Vorfeld und gibt es nach einem kompletten kirchenjahreszeitlichen
Durchgang und mit entsprechender Gebrauchserfahrung innerhalb und auch
aulerhalb der SELK.

Die Redaktion der Lutherischen Beitrage hat sich entschlossen, einen Beitrag
des US-amerikanischen Professors fir Historische Theologie am Concordia
Theological Seminary (CTSFW) in Fort Wayne, Dr. Benjamin T. G. Mayes, der
auch einen Abschluss in Musik an der Concordia University Nebraska erworben
hat, in einer bearbeiteten und z.T. kommentierten Fassung abzudrucken. Der
Originalbeitrag erschien im Januar 2023 deutsch- und englischsprachig zuerst
im renommierten Internetblog ,, Gottesdienst ..

Prof. Mayes rezensiert das ELKG? als Glied der Lutherischen Kirche-Missouri-
synode, (LC-MS) der grofiten Schwesterkirche der SELK, und im kirchlich-theo-
logischen sowie gesellschaftlichen Kontext der USA. Gerade dieser kritische
., Blick von aufsen erschien der Redaktion interessant fiir die Leserschaft der
Lutherischen Beitrége.

1 https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1ggy2uhq9atfk4pcs; abger.
13.04.23



https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1gqy2uhq9atfk4pc6

Umschau 45

Prof. Mayes ‘ Rezension wurde seit ihrem Erscheinen innerhalb der SELK in den
sozialen Netzwerken verbreitet und erfuhr dort sowohl grofle Zustimmung wie
auch teilweise deutliche Ablehnung. Die Redaktion der Lutherischen Beitrége ist
sich dessen bewusst, dass der Verfasser an der einen oder anderen Stelle Aussa-
gen trifft, die aufgrund fehlender interner Kenntnisse von Entscheidungsabléu-
fen in der SELK, eines anderen kulturellen Hintergrundes oder durch sprachli-
che Nuancierungen bei den bei uns fir die Erstellung und Herausgabe des Ge-
sangbuches Verantwortlichen Irritationen hervorgerufen haben konnten.
Gleichwohl legt die Redaktion Wert darauf, ihrer Leserschaft eine andere, als
die in der SELK géngige, weitestgehend positiv-zustimmende Positionierung zum
ELKG? zuganglich zu machen. Demokratie, auch die in der Kirche, lebt vom Dis-
kurs.
Wo der Herausgeber Anmerkungs- oder Erklarungsbedarf sah, ist dieser als
Fufinote mit dem Kiirzel ,, Anm. d. Red. *“ vermerkt.
Die Redaktion dankt Prof. Dr. Mayes flr die Abdruckerlaubnis und seine freund-
liche Zustimmung flr diesen Prolog und die eingefligten Anmerkungen.

G.K.

Die Schwesterkirche der Lutheran Church Missouri Synod (LCMS) in Deutsch-
land ist die Selbstandige Evangelische-Lutherische Kirche (SELK). Im Advent
2021 hat die SELK ein neues Gesangbuch unter dem Titel Evangelisch-Lutheri-
sches Kirchengesangbuch?herausgebracht. Abgekiirzt wird es mit ELKG?, um es
von dem ausgezeichneten Gesangbuch von 1987 mit dem gleichen Namen zu
unterscheiden (abgekirzt ELKG?).3Das neue Gesangbuch ist bei der Deutschen
Bibelgesellschaft erhéltlich  (https://www.die-bibel.de/shop/SEL K-Gesang-
buch/). Das Gesangbuch ist fur eine liturgisch gepragte Kirche vermutlich das
bedeutendste 6ffentliche Bekenntnis ihrer Lehre und ihres Glaubens. Aus diesem
Buch werden die néchsten Generationen ihren christlichen Glauben lernen und
bekennen. ,,Die Regel des Betens soll die Regel des Glaubens unterstiitzen.* (Lex
supplicandi statuat legem credendi)*, beteuert Prosper von Aquitanien. Dies

2 Selbstandige Evangelisch-Lutherische Kirche, Evangelisch-Lutherisches Kirchengesangbuch (Stutt-
gart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2021).

3 Selbstandige Evangelisch-Lutherische Kirche, Evangelisch-Lutherisches Kirchengesangbuch (Han-
nover: Selbstandige Evangelisch-Lutherische Kirche, 1987).

4 Prosper of Aquitaine, “Official Pronouncements of the Apostolic See on Divine Grace and Free Will,”
in St. Prosper of Aquitaine: Defense of St. Augustine, Ancient Christian Writers 32 (New York: New-
man Press, 1962), S. 183. Prosper gebraucht dieses Prinzip, um zu zeigen, dass die Gnadenlehre Au-
gustins von der liturgischen Praxis der katholischen Kirche unterstiitzt wird. Dies war jedoch nicht das
Hauptargument. Den Anfang macht er damit, zu zeigen, wie die Gnadenlehre zuvor von Pépsten und
Konzilien auf Grundlage der Schrift bekannt wurde. Erst danach wendet er sich der Liturgie zu, um
seine Argumentation zu untermauern. ,,Statuat* kann schlicht ,,unterstiitzen“ bedeuten, im Gegensatz
zu ,entscheiden, bestimmen, etablieren. Daher lautet ,,lex supplicandi statuat legem credendi* iiber-
setzt ,,die Regel des Betens soll die Regel des Glaubens unterstiitzen, und nicht, wie viele meinen,
,.die Regel des Betens bestimmt die Regel des Glaubens®. Es sollte auBerdem erwéhnt werden, dass es
sich bei dem liturgischen Gebet, auf welches sich Prosper bezieht, um das Vaterunser handelt. Heut-
zutage ist die Wendung lex orandi, lex credendi jedoch eine Erinnerung, dass gottesdienstliche Prakti-
ken eine Auswirkung darauf haben, wie wir glauben, und dass, was wir glauben, Einfluss darauf haben
sollte, auf welche Art und Weise wir Gottesdienst feiern.


https://www.die-bibel.de/shop/SELK-Gesangbuch/
https://www.die-bibel.de/shop/SELK-Gesangbuch/

46 Benjamin T. G. Mayes

erinnert uns an die enge Verbindung zwischen dem Glauben, der liturgisch be-
kannt wird, und dem Glauben, mit dem jemand zur Erlangung der Seligkeit
glaubt. Deshalb erfordert das Erscheinen eines neuen Gesangbuches jedesmal
eine grundliche inhaltliche Untersuchung mit dem Ziel, sich des darin bekannten
Glaubens zu vergewissern und sich an der Gemeinschaft des Glaubens zu er-
freuen, wenn sie darin gefunden wird.

AuRerliche Form: Sprachlich vermeidet das neue Gesangbuch Worter mit latei-
nischer Herkunft und bevorzugt Worter mit deutscher Herkunft (z.B. ,,lebt und
herrscht,” S. 470, anstelle des élteren ,,lebt und regiert™). Viele, vor allem neuere
und urspringlich englische, Lieder sind mit zusétzlichen englischen Strophen
abgedruckt. Gelegentlich sind auch lateinische Strophen oder Antiphone verfiig-
bar. Das neue Gesangbuch ist etwas gréfer (1820 Seiten im Vergleich zu 1296
im Gesangbuch von 1987; 12 cm x 18 cm im Gegensatz zu den 10.4 cm x 16.4
cm von 1987). Die Farbe fur Akzentuierungen hat von rot zu blau gewechselt.
Anstelle von Rubriken (rot gedruckte Anweisungen) haben wir jetzt ,,bluebrics*®
(wie ich es nenne). Das Gesangbuch ist durch blaue Titelseiten unterteilt,
wodurch das Aufschlagen einer der 19 Abteilungen vereinfacht wird. Das Ge-
sangbuch hat eine robust gendhte Bindung und ist ausgestattet mit einem blauen
Buchumschlag inklusive eines neuen Logos. Das Logo ist ein abstraktes Kreuz,
das aus unregelmaRigen geometrischen Formen besteht, wozu keinerlei Erkl&-
rung im Gesangbuch zu finden ist. Die Internetseite selk-gesanguch.de erléutert,
dass — abgesehen von dem Kreuz — die geometrischen Formen keine bestimmte
Bedeutung haben. Man konne sie auf vielféltige Weise interpretieren, z.B. als
,,die Einheit von Christus und seiner Gemeinde,“ oder ,,die Gaben des Geistes im
Leib Christi,” oder ,,die Vielfalt an Elementen zur Gestaltung von Gottesdienst
und personlichen Glaubens.* Mehrdeutigkeit, Vielseitigkeit und Vielfalt kenn-
zeichnen meiner Meinung nach nicht nur das Logo des neuen Gesangbuches,
sondern auch dessen Inhalt.®

Der Hauptgottesdienst: ELKG? bietet mehr musikalische Optionen als das
ELKG?!. Das alte Gesangbuch bot viele Varianten innerhalb der einen Ordnung
der Abendmahlsfeier. ELKG? hat zwei ,,Formen* des Abendmahlsgottesdiens-
tes. Ordnung 1 ist der traditionelle Abendmahlsgottesdienst, wie er LCMS-Le-
sern aus dem Lutheran Service Book (LSB), Divine Service Setting 3, bekannt
ist. Das neue Ristgebet bekennt Lieblosigkeit und Versuchung, aber nicht, dass
wir gesundigt haben in Gedanken, Worten und Werken, wie es im alten Ristge-
bet hieR. AuBerdem wird jegliche Erwahnung unserer siindhaften Natur unterlas-
sen (S. 21). Ordnung 2 des Gottesdienstes mit Heiligem Abendmahl ist der novus
ordo, wie er Lutheranern der LCMS von LSB, Divine Service Settings 1 und 2,

5 Kunstwort aus: blue= blau und Rubrik, engl. rubric von lat. rubrica ,,mit roter Farbe geschrieben*

& Anm. d. Red: Auf der Seite
https://selk-gesangbuch.de/media/zur_grafischen_gestaltung_des_neuen_evangelisch-lutheri-
schen_kirchengesangbuchs.pd werden durchaus dartiber hinausgehende Erlauterungen gegeben. Kelch
und Hostie (Kreis) lassen sich auch ohne Erlduterung recht gut identifizieren.



https://selk-gesangbuch.de/media/zur_grafischen_gestaltung_des_neuen_evangelisch-lutherischen_kirchengesangbuchs.pd
https://selk-gesangbuch.de/media/zur_grafischen_gestaltung_des_neuen_evangelisch-lutherischen_kirchengesangbuchs.pd

Umschau 47

bekannt ist. Die Hauptmerkmale sind hier: kein Introitus, aber dafiir Psalmodie
im Anschluss an die alttestamentliche Lesung (S. 36-39). In dieser Ordnung gibt
es eine optionale Epiklese (Bitte um den Heiligen Geist), eine Akklamation, eine
Anamnese (Heilsgedachtnis), und eine Weitergabe des Friedensgrues unter den
Gemeindegliedern (S. 40-43). Bemerkenswerterweise ist Ordnung 2 identisch
mit der Ordnung des Gottesdienstes im Evangelischen Gesangbuch (EG) der
Landeskirchen in Bayern und Thringen.”

Einer der problematischsten Aspekte des neuen Gesangbuches besteht sowohl in
dem Apostolischen als auch Nicénischen Glaubensbekenntnis. SELK-Gemein-
den konnen jetzt auch die aus dem Jahre 1971 stammende ,,revidierte Version®
dieser Bekenntnisse verwenden — die Version, die von den zum Lutherischen
Welthund (LWB) gehorigen Landeskirchen revidiert wurde.® Diese LWB-Kir-
chen haben die Zeile ,,niedergefahren zur Holle* umgewandelt in ,,hinabgestie-
gen in das Reich des Todes*. Folgende Erlduterung wird durch eine Fuinote be-
reitgestellt: ,,Gemeint ist ein Ort (endgiiltiger) Gottesferne. Die gleiche mehr-
deutige Aussage erlautert ebenso das unverénderte Glaubensbekenntnis. Dabei
ist diese Glosse selbst schon problematisch. Die Holle sollte gewiss nicht als ein
Ort beschrieben werden, wo der unendliche, allgegenwartige Gott abwesend oder
von dem er weit entfernt ist. Was die Holle schlimm macht, ist nicht Gottes Ab-
wesenheit, sondern seine Vergeltung tbende Gegenwart (Mt 10,28; vgl. Ps
139,8). Die revidierte Version des Apostolikums nimmt auRerdem die Formulie-
rung ,,Gemeinschaft der Heiligen* als Ubersetzung fir ,,communionem sancto-
rum* auf, welche (auch wenn sie mit der LCMS-Ubersetzung der Glaubensbe-
kenntnisse Ubereinstimmt) dennoch im Widerspruch zu Luther im GK 1l 49
(BSELK, S. 1062)° steht. Die FuRnote scheint mir hier ebenfalls falsch zu sein.
Mit ,,Gemeine der Heiligen* meinte Luther eine ,,Versammlung heiliger Leute*
und nicht ,,die ‘allgemeine Kirche‘“. Und wahrend Luther zwar auch von solchen
wusste, die die Wendung communio sanctorum verstanden haben als ,,Gemein-
schaft an den heiligen Dingen* (d.h. die Gnadenmittel, oder konkret den Leib
und das Blut Christi im Abendmahl), hielt er dies nicht fir die buchstébliche
Bedeutung der Worte (GK 11 49-51; BSELK, S. 1062—-1064). Die revidierte Ver-
sion des Nicédnischen Glaubensbekenntnisses unterscheidet sich wiederum von

7 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Ausgabe fiir die Evange-
lisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thiringen, 2. Auflage (Munchen: Evangelischer Pressever-
band fir Bayern e.V., 1995), 1145-59, Nr. 679.

8 Anm. d. Red.: Die Freigabe der sog. 6kumenischen Fassungen des Apostolischen und Nicénischen
Credos fur den gottesdienstlichen Gebrauch in der SELK ist auch aus Sicht der Redaktion ein Fehler
gewesen, hat aber mit dem neuen Gesangbuch nichts zu tun. Sie erfolgte bereits 2007 durch die 11.
Kirchensynode der SELK aufgrund einer, auf einer Fehlinterpretation des Gutachtens der Theologi-
schen Kommission beruhenden Vorlage des Allgemeinen Pfarrkonventens (APK). Es ist bedauerlich,
dass seitdem, aber eben nicht erst seit Erscheinen des ELKG? oder in ursachlichem Zusammenhang
damit, in der SELK der christliche Glaube nicht mehr in allen Gemeinden mit denselben Worten be-
kannt wird. Bekenntnis heifit griechisch ,,homologia“: auf dieselbe Weise sprechen. Was dies fiir die
behauptete Lehr- und Bekenntniseinigkeit der SELK bedeutet, mag jeder selbst ermessen.

9 Irene Dingel, ed., Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche: Vollstandige
Neuedition (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014), abgekiirzt ,,BSELK*.



48 Benjamin T. G. Mayes

dem Wortlaut der lateinischen Tradition als auch von dem Konkordienbuch
(1580/1584), indem es die erste Person Plural verwendet: ,,Wir glauben anstelle
von ,.Ich glaube®.

Die alternativen Glaubensbekenntnisse werfen Fragen auf. Warum sollte die
SELK es ihren Gemeinden erlauben wollen, das Bekenntnis von FC XI und
Christi Niederfahrt in die echte Holle zu vermeiden? Sind sogenannte ,,6kume-
nische* Versionen von Texten, die mit den hdretischen LWB-Kirchen geteilt
werden, ein hinreichender Grund, um das Bekenntnis der Kirche von der Hollen-
fahrt der Mehrdeutigkeit preiszugeben? Warum sollte der Gebrauch dieser ,,al-
ternativen* Glaubensbekenntnisse jetzt'® auf den Weg gebracht werden, wahrend
sie doch fiir eine friihere Generation der SELK fiir den Gebrauch nicht genehmigt
wurden, und wahrend zuvor doch ihre Fehler dargelegt wurden?'!

Beichte: Die Tradition der Gemeinsamen Beichte in der SELK ist wertvoll. Das
neue Gesangbuch bewahrt diese wertvolle Tradition, und Pastoren der LCMS
sollten dies zur Kenntnis nehmen. Die Gemeinsame Beichte wird als ein eigen-
stdndiger Gottesdienst behandelt, normalerweise mit mehreren Liedern, Psalmen
und einer Predigt. Als zu bevorzugende Option wird die Erteilung der individu-
ellen Absolution durch Handauflegung vor dem Altar angesehen. Eine allge-
meine Absolution ist ebenso erlaubt, wird aber nicht als die tbliche Option an-
gesehen. Der Gebetsteil enthalt einen Beichtspiegel mit nach dem Dekalog ge-
ordneten Fragen, die der Selbstpriifung dienen sollen. Bemerkenswerterweise
kommen die Themen Keuschheit und Unzucht beim Sechsten Gebot ungentigend
zur Sprache.?

Lektionar: Das Lektionar im neuen Gesangbuch stimmt grofitenteils mit dem
des alten Gesangbuchs (berein. Ein Ein-Jahres-Lektionar, in welchem die Evan-
geliumslesungen meistens mit denen des Ein-Jahres-Lektionar des LSB Uberein-
stimmen, ist die einzige verfiigbare Option. Jedoch hat das ELKG? sehr oft nicht
die historischen Episteln und Introitus®®. Die anstelle dessen eingesetzten Epis-
teln sind anscheinend so ausgewahlt, dass sie zu dem Thema der Evangeliums-
lesung passen. (Dagegen sind im LSB die historischen Evangelien, Episteln und
Introitus vorhanden, aber die alttestamentliche Lesung wird passend zum Evan-
gelium ausgewdhlt.) Das neue Gesangbuch stellt normalerweise nur eine jewei-
lige Lesung zur Verfligung, wahrend das alte Gesangbuch (wie das LSB im Ein-

1 Anm. d. Red.: vgl. FuRnote 8

1 Gotthilf Déhler, “Altes oder ‘neues’ Apostolikum? Sieghafte Hollenfahrt Christi oder schrecklicher
Abstieg in das Reich des Todes?,” Lutherischer Rundblick 21, Nr. 4 (1973): 210-32; Gotthilf Doehler,
“The Descent Into Hell,” iibersetzt von Walter C. Daib, The Springfielder 39, Nr. 1 (1975): 2-19.

2 Ein besserer Beichtspiegel findet sich in Jobst Schéne, Ich bekenne (Berlin: Evangelische Verlags-
anstalt, 1974).

13 Anm. d. Red.: Die neue Perikopenordnung der SELK wurde vollkommen unabhangig von der An-
nahme des neuen Gesangbuches durch die in der SELK hierfur zustdndigen Organe angenommen. Die
Kritik des Verf. an der der Perikopenordnung ist nicht pauschal von der Hand zu weisen, betrifft aber
nicht das neue Gesangbuch, dessen Verantwortliche diese neue Perikopenordnung nicht beeinflussen
konnten, sondern zu tlbernehmen hatten.



Umschau 49

Jahres-Lektionar) manchmal sowohl die historische als auch die alternative Le-
sung anbietet. Das neue Gesangbuch lasst die historische Lesung manchmal
ganzlich aus. Die historische Epistel fiir den 14. Sonntag nach Trinitatis z.B. ist
Gal 5:16-24 (handfeste Paranese). Das neue Gesangbuch bietet stattdessen R6m
8,14-17, wobei V. 12-13 (enthalten im alten Gesangbuch) ausgelassen werden,
wodurch die apostolische Drohung mit dem Tod fiir alle, die nach dem Fleisch
leben, entfernt wird.

Eine weitere bemerkenswerte Verénderung im Kirchenjahr findet sich am 10.
Sonntag nach Trinitatis.

Unter den Nummern 56 und 57 werden zwei Proprien fur zwei thematisch unter-
schiedlich akzentuierte Israelsonntags-Feiern angeboten. Das erste unter Nr. 56
hat — wie aus dem Untertitel deutlich wird — den Schwerpunkt beim Verhaltnis
zwischen Kirche und Israel mit dem Evangelium Mk 12, 28-34 gesetzt.

Das zweite unter Nr. 57 — ebenfalls im Untertitel erkennbar — ist das Proprium
fiir den Gedenktag der Zerstérung Jerusalems mit dem alten Evangelium LKk 19,
41-48.

Meiner Meinung nach ist schon die Benennung ,,Kirche und Israel* der Nummer
56 problematisch, wonach die Versammlung der christlichen Kirche das neue
Israel ist (R6m. 9,6; Gal. 6, 15-16). Freilich ist das Thema des Verhaltnisses zwi-
schen Christen und Juden sehr schwierig. Besonders in Deutschland. Auch
scheint es mir problematisch, dass Gemeinden die historischen Proprien des 10.
Sonntags nach Trinitatis mit dem Weinen Christi Uber Jerusalem jetzt vermeiden
kénnten. Wahrscheinlich war das nicht die Absicht der Gesangbuchkommis-
sion4, aber die Gefahr scheint mir vorhanden, dass Gemeinden diese schwieri-
gen, aber wichtigen biblischen Texte der historischen Proprien (Nr. 57) umge-
hen.

Ein neuer Bulitag mit vollstandigem Proprium wird flr den 27. Januar zur Ver-
figung gestellt: ,,Tag des Gedenkens an die Opfer des Nationalsozialismus*
(367-368, Nr. 79). Die besonderen Gottesdienste flir die Heilige Woche und fiir
Ostern sind fur die Gemeindeglieder in der Kirchenbank abgedruckt. Am Grin-
donnerstag kann der Pastor optional eine FuBwaschung vollziehen.

Lieder: Das neue Gesangbuch Iasst so gut wie immer die Wahl zwischen zwei
Gradual — bzw. Hauptliedern. Haufig gehort das zweite Hauptlied auch zu den
neueren oder neuen Liedern. Die Lieder in jedem Abschnitt beginnen normaler-
weise mit den altkirchlichen Liedern oder mit denen aus der Reformationszeit,
gefolgt von spéteren, moderneren Liedern, Jahrhundert fiir Jahrhundert. Insge-
samt gibt es 700 Lieder (im Vergleich zu 561 im alten Gesangbuch); 19 von
Luther (im Vergleich zu 35); 4 von Melanchthon (im Vergleich zu 6); 39 von
Paul Gerhardt (im Vergleich zu 40); 14 von Nikolaus Herman (im Vergleich zu
12); 12 von Johann Heermann (im Vergleich zu 16); 6 von Johann Walter
(ebenso viel wie im alten Gesangbuch); 10 von Michael Weisse (ebenso viel wie
im alten Gesangbuch); und 13 von Jochen Klepper (gest. 1942) (im Vergleich zu

1 Anm. d. Red.: Vgl. FuRnote 13



50 Benjamin T. G. Mayes

11). Lieder aus dem 16., 17., 18., 20. und 21. Jahrhundert sind zahlreich vorhan-
den. Vorreformatorische Lieder und Lieder aus dem 19. Jahrhundert sind um ei-
niges geringer an Zahl. Der Abschnitt zu den liturgischen Melodien bietet eine
beeindruckende Fille von altkirchlichen und modernen musikalischen Fassun-
gen der liturgischen Stlicke (Nr. 100-194).

Psalmen: Das Singen von Psalmen wird derzeit sowohl im amerikanischen Lu-
thertum?®® als auch in der SELK gepflegt. Neben gregorianischen Fassungen der
Psalmen bietet das ELKG? mehrere verschiedene Arten von Psalmen: antipho-
nisch, responsorial, anglikanisch und andere. Bei den Psalmen des neuen Ge-
sangbuches handelt es sich um eine Art Kompromiss zwischen dem einfachen,
universal-punktierten System des LSB, welches keine vorgeschriebene Musik
bietet, und der Methode des neuen Psalters der Wisconsin Synode (WELS), wel-
cher mehrere musikalische Fassungen fir jeden einzelnen Psalm bietet.'® Nie-
mand kann mit absoluter Gewissheit sagen, welche Methode die Psalmen effek-
tiver in die Minder und Herzen unserer Gemeindeglieder befordert. Wenn eine
musikalische Fassung zu kompliziert ist, dann wird die Gemeinde den entspre-
chenden Psalm nicht singen und wird ihn eventuell auch nicht einmal mehr lesen.
Auf der anderen Seite wird eine vorgeschriebene und einzigartige Melodie den
Leuten helfen, Psalmen auswendig zu lernen, und ich bin gewiss, dass dies zu
einer Liebe fiir die Psalmen filhren wird. ELKG? schreibt eine musikalische Fas-
sung pro Psalm vor, bietet aber viele verschiedene musikalische Varianten. Der
Psalmton des Introitus wechselt jeden Sonntag, was den Gemeinden Schwierig-
keiten im Lernen bereiten dirfte. Wahrend das alte Gesangbuch vier Psalmténe
fur den Introitus verwendet (1, IV, V, VIII), verwendet das neue alle verfuigbaren
Psalmténe fur den Introitus. Neue, durchkomponierte gregorianische Antiphonen
werden zur Verfligung gestellt, mit der Wahlmdglichkeit zwischen zwei An-
tiphonen fur jeden Sonntag: eine kompliziertere und eine einfachere. Dadurch
werden die Gottesdienste der SELK an Schdnheit gewinnen, aber auch an
Schwierigkeit. Das Gesangbuch schldgt vor, den gleichen Introitus fir mehrere
Sonntage hintereinander zu benutzen, falls die neuen Introitas zu schwer sein
sollten (S. 48).

Die gregorianischen Psalmtone haben sich verandert. Im ELKG?! wird der ger-
manische Choraldialekt des gregorianischen Gesangs verwendet (der Musikstil,
der nordlich der Alpen fortbestand), welcher auch von Deutschen wahrend der
Reformationszeit verwendet wurde. Das neue ELKG? verwendet den romischen
Choraldialekt des gregorianischen Gesangs, wie er blicherweise in rémisch-ka-
tholischen und anglikanischen liturgischen Biichern vorzufinden ist. (Vergleiche
die Mediatio [Mittelkadenz] des VI11. Psalmtones im alten wie im neuen Gesang-
buch.) Das wirft folgende Frage auf: Warum sollte die SELK die Musik des

15Z.B. Wisconsin Evangelical Lutheran Synod, Christian Worship Psalter (Waukesha, WI: Northwest-
ern Publishing House, 2021); Benjamin T. G. Mayes, The Brotherhood Prayer Book, 2nd ed. (Kansas
City, KS: Emmanuel Press, 2007).

16 Wisconsin Evangelical Lutheran Synod, Christian Worship Psalter.



Umschau 51

gregorianischen Gesangs, die in ihren Gemeinden gut etabliert ist und eine hand-
feste lutherische Vorgeschichte hat, verandern??’

Andere Psalmen verwenden eine responsoriale Fassung. Responsoriale Psalmen
werden von LCMS-Gemeinden derzeit nicht wirklich verwendet, aber die Bei-
spiele aus dem neuen ELKG? zeigen, wie schon und gewinnbringend sie sein
kénnen. Der Chor oder der Kantor singt die Verse und die Gemeinde singt einen
kurzen Antwortruf nach jedem Vers. Auf diese Weise werden die Gemeindeglie-
der am Ende eine kurze Bibelstelle oder ein Gebet auswendig gelernt haben, wo-
bei nicht zu viel musikalische Fahigkeit von ihnen verlangt wird. Ein gutes Bei-
spiel im ELKG? ist Psalm 31 (Nr. 810) mit dem Antwortruf ,,Meine Zeit in dei-
nen Handen®.

Liturgie der Stundengebete: Die Mette und die Vesper im ELKG? enthalten
zusétzliche Gebete und Responsorien, die in dlteren Gesangbiichern der SELK
nicht zu finden sind (Nr. 900, 905, 909, 910; 920, 925, 929 und 930). Die neue
Mette erwahnt nicht die Option, auch das Te Deum zu verwenden. Die Auswabhl
der Texte scheint die Stundengebete zu verallgemeinern, wodurch sie weniger
lehrhaft werden. Anstelle des Responsoriums der alten Vesper, welches das Wort
Gottes mit Ps 119,105 preist, steht jetzt ein eher allgemeiner Lobpreis der Werke
Gottes aus Ps 92,5. Die Wechselgebete oder Preces (ein altbewéhrter Bestandteil
der Liturgie der Stundengebete im deutschen Luthertum) im alten ELKG* waren
Schriftzitate, welche Stinde bekennen und fiir die Kirche und Mission bitten. Die
neuen Preces sind aulerbiblische Spriiche, welche sehr allgemein gehalten sind,
und deren Schwerpunkt nicht auf Siinde und Seligkeit, sondern auf weltliche
Sorge und Hilfe, Friede und Gerechtigkeit liegt (S. 1468-1469, Nr. 929-930).
Die Kollektengebete fur die Tage der Woche (ein weiterer altbewéhrter, deut-
scher lutherischer Bestandteil) wurden geringfiigig verdndert. Aus der Montags-
kollekte wird die Erwdahnung von ,,Stinde* entfernt (vgl. S. 1470 im neuen und
S. 280 im alten Gesangbuch). Das neue Gesangbuch entfernt aulerdem das Kol-
lektengebet, das am Ende der VVesper Siinde bekennt (alt S. 282 im Vergleich zu
neu S. 1471).18

Die Komplet ist nun geschlechtsneutral (gegendert). Die alte VVersion begann mit
,Briider, betet um Gottes Segen!*“ (ELKG?, S. 283). Das wird nun ausgelassen
(Nr. 933). Ebenso wird das ,,Briider* in der Lesung aus 1 Petr 5,8 ausgelassen.
Das alte Gesangbuch hatte ausschlieBlich einen Mann fur die Leitung dieses Got-
tesdienstes vorgesehen. ,,Wir bekennen Gott, dem Allmichtigen, und dir,

7vgl. Otto Brodde, “Evangelische Choralkunde,” in Leiturgia: Handbuch des evangelischen Gottes-
dienstes, Band 4 (Kassel: Johannes Stauda-Verlag, 1961), 343-557, besonders 474-76.

18 Anm. d. Red.: Die Entscheidung der beschlussfassenden Gremien der SELK, die bisherigen Stun-
dengebete durch die neuen Fassungen der EKD bzw. VELKD nach Text und Ton zu ersetzen, kann zu
Recht kritisiert und in Frage gestellt werden. Die Unterschiede sind gering, aber im Vollzug stérend
und meist nicht nachvollziehbar. Fairerweise muss jedoch eingerdumt werden: Es war urheberrechtlich
offenbar nicht moglich, die alte Version sprachlich zu dndern, sodass nur die Alternative ,,alles, Text
und Tone alt oder alles neu” blieb. Die entsprechenden Entscheidungen sind nicht in der Gesangbuch-
kommission, sondern auf dem APK und der Kirchensynode der SELK getroffen worden.



52 Benjamin T. G. Mayes

Bruder...*“!® Das neue Gesangbuch erlaubt einer Frau die Leitung dieses Gottes-
dienstes: ,,und dir Bruder (Schwester)“ (S. 1473, Nr. 934). Die Komplet ist au-
Rerdem hinsichtlich weiterer dogmatischer Gesichtspunkte schwécher. Die
zweite Option flr das Confiteor (Siindenbekenntnis) vermeidet die Erwdhnung
von Siinde und bekennt nur unzureichende Liebe, wobei ebenso das dreifache
Schuldbekenntnis ausgelassen wird. Und das darauffolgende Gebet bittet nicht
darum, zum ewigen Leben gebracht zu werden, sondern nur ,,zum Leben® (S.
1473, Nr. 935). Die SELK hat jetzt genau die gleiche Komplet wie sie im Ge-
sangbuch der zum LWB gehdrigen Landeskirchen, dem Evangelischen Gesang-
buch®, zu finden ist, abgesehen von einigen wenigen stilistischen Unterschieden.

Das ELKG? hat auBerdem ,,Alternative Tagzeitengottesdienste, vom Konzept
her &hnlich wie das Morning Prayer und Evening Prayer im LSB. Sie scheinen
fur einen gelegentlichen Gebrauch konzipiert zu sein, da bestimmte Psalmen und
Lieder bereits in der Ordnung dieser Gottesdienste abgedruckt sind. Man hat
keine Wahl bei den Psalmen. Fir jeden Gebrauch des Gottesdienstes sind diesel-
ben Psalmen festgesetzt. Im Gottesdienstablauf ist ein Lied abgedruckt, auch
wenn die Anweisungen die Option offen lassen, ein anderes Lied zu verwenden.
Die Gebete im Morgenlob betonen Danksagung und Lobpreis, und bitten nicht
um Gottes Bewahrung seiner Kirche vor Siinde und dem Teufel (im Gegensatz
zu Luthers Morgensegen). Das Mittagslob ist eher ein kurzer Segen als ein Got-
tesdienst. Es hat ein Lied, keine Psalmen, eine kurze Lesung, das Vaterunser und
keine weiteren Gebete. (Eine ausfiihrlichere Ordnung fir ein Mittagsgebet, die
fur den privaten Gebrauch gedacht ist, findet sich auf den Seiten 1574-1576.)
Das Abendlob ist strukturell dem Morgenlob entsprechend. Die Gebete und Lie-
der betonen Lobpreis, Frieden, Sorgen und Hilfe, nicht aber Vergebung der Siin-
den, Vorbereitung auf das Sterben, oder den Schutz vor dem Satan durch Engel
(im Gegensatz zu Luthers Abendsegen).

In das ELKG? wurden Taizé-Musik und -Gebetsformen eingegliedert. Gebete
nach Taizé bestehen aus Liedern, responsorialen Psalmen, Bibellesungen, und
responsorialen Gebeten im Ektenie-Format. Die Themen beinhalten Lobpreis,
Friede, Sorgen und Hilfe, nicht aber VVergebung der Siinden, Vorbereitung auf
das Sterben, oder den Schutz vor dem Satan durch Engel. Diese Gottesdienstord-
nung ist groRtenteils identisch mit der im Evangelischen Gesangbuch.?

Die Liturgien zur Adventsandacht und Passionsandacht sind neu fir die SELK
(S. 469-475), aber begegnen zuvor schon im Evangelischen Gesangbuch fiir Bay-
ern.?2

19 Selbstandige Evangelisch-Lutherische Kirche, ELKG, 284.

2 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Bayern und Thiringen,
1256; Evangelisches Gesangbuch: Wirttemberg, Nr. 782.2; Evangelisches Gesangbuch: Anhalt, Ber-
lin-Brandenburg, Nr. 786.2.

21v/gl. Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Bayern und Thiringen,
Nr. 725; Evangelisches Gesangbuch: Wirttemberg, Nr. 787; Evangelisches Gesangbuch: Anhalt, Ber-
lin-Brandenburg, Nr. 789.

22 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern, Evangelisches Gesangbuch: Bayern und Thringen, Nr.



Umschau 53

Andere Rubriken: In nahezu 100 Seiten wird eine reichhaltige Sammlung an
Gebeten in verschiedener Gestalt fur alle Lebenssituationen geboten (S. 1549-
1643). Es gibt eine kurze Kirchengeschichte mit Schwerpunkt auf Gottesdienst
(S. 1728-1748). Das neue Gesangbuch enthélt auBerdem Erklarungen zur Theo-
logie des Gottesdienstes (S. 1519-1541), was fur die kirchliche Unterweisung
hilfreich sein wird. Das Gesangbuch bietet die drei 6kumenischen Glaubensbe-
kenntnisse, den Kleinen Katechismus und Ausschnitte aus dem Konkordienbuch,
welche thematisch geordnet sind (S. 1651-1722). In der Ordnung fiir die Konfir-
mation ist die Frage, ob der Konfirmand beabsichtigt, in der Evangelisch-Luthe-
rischen Kirche zu bleiben, optional (S. 1528).

Die Rolle der Frau: Das neue Gesangbuch ist fir den Gebrauch durch weibliche
Liturgen konzipiert. Wie bereits erwéhnt, kann das Stndenbekenntnis (Con-
fiteor) der Komplet optional auch von einer Frau geleitet werden. AuRerdem be-
inhalten die Erklarungen fiir den Gebrauch des Gesangbuches folgende Anwei-
sung: ,,Die in den Liedern und Gottesdienst- und Andachtsformen verwendeten
Begriffe fir die jeweiligen Dienste (blaue Schriftfarbe) gelten flir Personen bei-
derlei Geschlechts, sofern kirchliches Recht dies ermdglicht.” (S. 14). Das zeigt,
dass die Frage, ob Frauen Gottesdienste leiten, fur das neue Gesangbuch zu den
Adiaphora gehort, und es sich nicht um eine Lehrfrage handelt.? Diese egalitire
Sichtweise Uber Mann und Frau findet sich auch im Eheversprechen, welches ein
und dasselbe fiir den Ehemann und die Ehefrau ist (S.1535), anstatt der differen-
zierten Komplementaritat von Epheser 5 zu folgen, wie es das LSB tut.?*

Andere theologisch fragwirdige Aspekte: Mit einem ,,0° kennzeichnet das
neue Gesangbuch viele Lieder und Texte als kumenisch, was definiert wird als
,,0kumenische Fassung im deutschen Sprachraum; Ubereinstimmung in Text und
Melodie (Stand 2021)“ (S. 15). Aber wodurch wird eine Sache 6kumenisch? Der
Gebrauch bestimmter Melodien und Texte durch die LWB-Landeskirchen? Oder
der Gebrauch durch die rémisch-katholische Kirche in Deutschland? Und warum
wird einer Melodie oder einem Text, der eine Besonderheit des konfessionellen
Luthertums ist, ein geringerer Rang zugemessen? Dieses dkumenische Zurschau-
stellen ist ein weiteres Merkmal, das aus dem Evangelischen Gesangbuch

723-724.

2 Anm. d. Red.: Diese Interpretation durch den Verf. gibt den Eindruck wieder, der durch die entspr.
Formulierung im ELKG? entstehen kann. Die Frage, ob Frauen zum Hirtenamt der Kirche ordiniert
werden dirfen, ist allerdings in der SELK durch APK und Kirchensynoden wiederholt ganz klar und
eindeutig als Lehrfrage charakterisiert worden. Strittig ist praktisch ggf., ob der geltende Ausschluss
von Frauen vom Hirtenamt auch Folgen fiir deren sonstiges Engagement in Gemeinde und Kirche habe
und welche. Die Stundengebete der Kirche sind Gemeinde- und Laiengebete. VVon alters her leiten
Laien, auch Frauen (z.B. in Frauenkldstern) diese Stundengebete.

2 Anm. d. Red.: Das ELKG? bietet lediglich einen ganz kurzen Auszug aus der Trauagende und erhebt
hier keinen Anspruch auf Vollstandigkeit. Die geltende Agende zitiert Eph. 5 ohne Abstriche. Die noch
in Konzeption befindliche neue Trauagende wird dies hoffentlich auch tun, da die Theol. Komm. der
SELK eine entsprechende theologische Vorlage erstellt hat. Vgl. Luth. Orientierung Nr. 11. Hannover
2016



54 Benjamin T. G. Mayes

Ubernommen wird. Man findet es z.B. (iberall im EG fur Bayern.

Das Bestreben, die SELK-Liturgien und Lieder an ,,6kumenische* Texte anzu-
passen, ist deshalb &uRerst problematisch, weil moderne, von dkumenischen
Quellen entnommene Liturgien Themen wie Siinde, Vergebung, das Bose, Engel
und Teufel beharrlich vermeiden.?® Ebenso vermeidet die Psalmenauswahl die
Verse, welche Fluch und Rache enthalten. Das wirft die Frage auf: Wenn man
absichtlich bestimmte Themen und Verse aus der Schrift vermeidet, wird dann
nicht die Theologie verwdssert und in der Tat die Aussage der Schrift verzerrt,
indem essentielle Bestandteile vor den Leuten verheimlicht werden? Wenn es
der Sinn und Zweck der Liturgie ist, die Gemeindeglieder Glaube und Furcht
Gottes auf der Grundlage der Schrift zu lehren (vgl. ApolCA XXIV [XII] 3;
BSELK, S. 617), dann jedoch Teile der Schrift absichtlich vermieden werden,
wie kann die Leute dann gelehrt werden, was sie wissen miissen?2

Menschen mit Allergien oder einem Alkoholproblem gestattet das neue Gesang-
buch explizit die Kommunion unter einerlei Gestalt (im Widerspruch zu CA
XXII; vgl. WA Tr 5,203, Nr. 5509). Wahrend zwar der Gebrauch von Trauben-
saft nicht ganzlich verworfen wird, wird zumindest davon abgeraten (S. 1532)%".
Wem sollte das Abendmahl gereicht werden? Es wird eine Position, die man
»geschlossenes Abendmahl® nennen kdnnte, erldutert (S. 1532), aber das neue
Gesangbuch scheint es Pastoren auch zu erlauben, solchen das Abendmahl zu
reichen, deren Glaubenszugehorigkeit sie nicht kennen (im Widerspruch zu CA
XXV 1; Ap XV [VIII] 40-41, BSELK, S. 536; Ap XXIV [XII] 1, BSELK, S.
616).%8

% Anm. d. Red.: Die Kritik des Verf. an den sog. O-Liedern ist aus der Perspektive eines Theologen
im US-amerikanischen Kontext nachvollziehbar, trifft aber nicht die Situation der Okumene in
Deutschland. O-Lieder sind eine Markierung dafiir, dass das betreffende Lied die gemeinsame ¢ku-
menische Fassung fir alle christlichen Kirchen im deutschen Sprachgebiet ist und somit sowohl in
romisch-katholischen als auch in evangelischen Gesangbiichern steht. Es gibt weit mehr O-Lieder als
diejenigen, die in das ELKG? aufgenommen wurden. Die O-Lieder, die ins ELKG2 aufgenommen wur-
den, die also in den EKD-Gesangbiichern und im Gotteslob auftauchen, sind bis zum Erweis des Ge-
genteils, schrift- und bekenntnisgemaR, widersprechen Schrift und Bekenntnis jedenfalls nicht.

% Das LSB ist hier auch nicht ganz ,,unschuldig®. In der Mette und im Morning Prayer wird von Ps 95
die letzte Halfte, welche von zentraler Bedeutung fiir die Botschaft des Hebraerbriefes ist, ausgelassen.
Von Ps 141 werden im Evening Prayer die Fliiche ausgelassen, wodurch aus einem schweren und
schwierigem Psalm ein schéner und angenehmer gemacht wird.

2 Anm. d. Red.: Die Verwendung von Traubensaft zum HI. Abendmahl ist in der SELK grundsatzlich
und durch mehrere klare Hirtenworte usw. ausgeschlossen worden. Vgl. auch https://www.selk.de/in-
dex.php/a-z/lexikon-w. ,, In der SELK darf nach biblischen Grundsdtzen zur Feier des HI. Abendmah-
les nur Wein (vergorener Traubensaft) verwendet werden. “(...)

2 Anm. d. Red.: Die Aussagen von ELKG?, Seite 1532 stehen im Einklang mit den in der SELK gel-
tenden Regelungen. Danach gilt: Glaubens- und Bekenntnisgemeinschaft bedingt Abendmahlsgemein-
schaft und Kirchengemeinschaft setzt Abendmahlsgemeinschaft voraus. Der Text des ELKG? besagt
lediglich, dass die konkrete Sakramentszulassung in der seelsorglichen Verantwortung des zustandigen
Pfarrers erfolgt, der jemandem, der nicht zur SELK gehdrt, aber aus individuellen Griinden die Sakra-
mentszulassung begehrt, die Voraussetzungen und Bedingungen zu erldutern und dann zu entscheiden
hat. Dies steht vollkommen im Einklang mit CA XXV.



https://www.selk.de/index.php/a-z/lexikon-w
https://www.selk.de/index.php/a-z/lexikon-w

Umschau 55

Zusammenfassung: Das neue ELKG? beinhaltet viel Gutes, aber teilweise auch
ernstzunehmende beunruhigende Theologie. Zu den guten Teilen gehdren reich-
haltige gottesdienstliche Musik und liturgische Ordnungen, die Psalmodie, und
die breite Auswahl an alten und neuen Liedern. Die theologisch besorgniserre-
genden Teile kdnnen folgendermalien zusammengefasst werden: (1) ékumeni-
sche Prioritat, woraus die alternativen Versionen der Glaubensbekenntnisse und
die theologisch schwachen Ordnungen flir Gottesdienste, welche von den LWB-
Landeskirchen Gbernommen wurden, resultieren. (2) Egalitrer Feminismus.
Wie lange kann eine Kirche Liturgien, welche egalitdren Feminismus bekréfti-
gen, verwenden, bis sie definitiv verworfen hat, was die Schrift zur Schépfungs-
ordnung und zur Komplementaritat von Mann und Frau sagt? Schon jetzt werden
in der SELK die Stimmen, die sich fur weibliche Pastoren einsetzen, nicht zu-
rechtgewiesen, geschweige denn diszipliniert.° Von nun an konnen diese Stim-
men sich auch auf ihr neues Gesangbuch berufen.®® Fir konservative Pastoren
der SELK wird es schwer werden, gegen das zu lehren, was das Gesangbuch
explizit sagt, ndmlich wenn sie lehren wollen, dass Frauen keine o¢ffentlichen
Gottesdienste leiten sollten, oder dass die Glaubensbekenntnisse, die von den
LWB-Landeskirchen verwendet werden, haretisch sind und niemals verwendet
werden sollten.

Schones und Erbauliches steht neben Problematischem im neuen Gesangbuch.

27 B. hat selk_news am 18. November 2022 Werbung fiir eine neue Ausgabe einer YouTube Reihe
von inFOyer gemacht, welche die Frauenordination befiirwortet. https://www.selk.de/in-
dex.php/newsletter/9037-infoyer-mit-neuer-ausgabe-18-11-2022.

30 Anm. d. Red.: In der SELK gelten vortbergehend und bis zu einer endgtiltigen Regelung folgende
Regelungen:

1. Zum Hirtenamt der Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung kénnen nach dem Zeugnis der
hl. Schrift nur Méanner ordiniert werden. (Grundordnung der SELK Art. 7[2] und div. APK- und Kir-
chensynodalbeschlisse)

2. Nichtordinierte Ménner und Frauen haben aufgrund ihrer Taufe (und Konfirmation) Anteil am Auf-
trag der Evangeliumsbezeugung.

3. Das Amt-Amter-Dienste-Papier der SELK (https://www.selk.de/download/Amt-Aemter-
Dienste Luth-Orientierung-8.pdf) regelt biblisch-theologisch begriindet, dass alle Lehre und Verkiin-
digung in einer Kirchgemeinde in der personlichen Verantwortung des zustandigen Pfarrers zu erfol-
gen hat, der also personlich mit allen (ggf. lehr- und dienstrechtlichen) Konsequenzen fiir die 6ffentlich
im Bereich seiner Parochie verkiindigten Inhalte haftbar ist.

4. Die geltende Lehre der SELK besagt: Die Ordination von Frauen zum Hirtenamt der Kirche ist nicht
schrift- und bekenntnisgemal. Die Amtshandlungen ordinierter Frauen werden als ungiltig oder zu-
mindest ungewil angesehen.

5. Der geltende Kompromiss (APK-Beschluss) besagt: Derzeit ist die AuBerung einer von der gelten-
den Lehre der SELK abweichenden Meinung (noch) nicht kirchentrennend. Die Pfarrer der SELK sind
verpflichtet, die geltende Lehre der SELK nach innen und auf3en zu vertreten.

6. Die Leitung von Stundengebeten, Andachten, Lesegottesdiensten usw. bei denen die Schriftausle-
gung (sowie alle anderen Verkiindigungsbestandteile wie Gebete usw.) in der Verantwortung des zu-
stdndigen ordinierten Pastors liegen und von diesem auch verantwortete werden, ist unter diesen Vo-
raussetzungen auch nichtordinierten Ménnern und Frauen nach den geltenden Regeln der SELK ge-
stattet.



https://www.selk.de/index.php/newsletter/9037-infoyer-mit-neuer-ausgabe-18-11-2022
https://www.selk.de/index.php/newsletter/9037-infoyer-mit-neuer-ausgabe-18-11-2022
https://www.selk.de/download/Amt-Aemter-Dienste_Luth-Orientierung-8.pdf
https://www.selk.de/download/Amt-Aemter-Dienste_Luth-Orientierung-8.pdf

56 Benjamin T. G. Mayes

Es gibt viel Mehrdeutigkeit, Vielseitigkeit und Vielfalt. Es handelt sich um ein
schdnes Buch, aber es wére besser, wenn das alte Gesangbuch weiterhin gedruckt
werden wirde.



Von Blichern 57

Von Buchern

Sascha Salatowsky, Joar Haga (Hg.), Frihneuzeitliches Luthertum. Inter-
disziplinare Studien (Gothaer Forschungen zur Frithen Neuzeit 20), Franz Stei-
ner Verlag, Stuttgart 2022, ISBN 3-515-13222-0, 338 S., 71,- €.

Der vorliegende Band dokumentiert die Ergebnisse eines Forschungsnetzwerks,
das zwischen 2016 und 2019 unter dem Titel ,,Lutherische Orthodoxie revisited.
Konfessionelle Muster zwischen Identititsverpflichtung und ,Weltoffenheit*
Theologen und Historiker aus verschiedenen Landern zusammenfihrte. Die Zwei-
poligkeit dieser Arbeit skizziert zunéchst einleitend Sascha Salatowsky. Diese be-
steht in einer Kombination zwischen kollektiver Weiterarbeit an der begrifflichen
Umschreibung dessen, was die einen ,,lutherische Konfessionskultur® (Thomas
Kaufmann) andere als ,,lutherische Orthodoxie* bezeichnen, auf der einen Seite
und sachlichen Tiefenbohrungen andererseits. So bildet die Wahl des Buchtitels
letztlich den im Netzwerk erzielten Erkenntnisstand ab, wonach die Rede vom
nfrihneuzeitlichen Luthertum* die Vielfalt der Perspektiven und Aspekte jener
Epoche sowie ihren Prozesscharakter treffender abbilde als die bisher tblichen
Redeweisen von ,,Orthodoxie oder ,,Konfessionskultur”. BegriiBenswert an die-
sem Ansatz ist ohne Zweifel die Weitung der Perspektive ber das Genre der
»2Dogmatik hinaus, die lange Zeit — bei Anhdngern wie bei Gegnern der ,,Ortho-
doxie* — fast ausschlief}lich wahrgenommen wurde. Dies hat zu manchen Fehlur-
teilen geflhrt hat, die bis heute wirksam sind.

Einen Einblick in Besonderheiten der Orthodoxie in Skandinavien bietet Sivert
Angel, Norwegen, mit seiner Einfihrung in den Konflikt um den danischen The-
ologen Niels Hemmingsen (1513-1600), gegen dessen Theologie insbesondere aus
dem eng mit Dénemark verbundenen Kursachsen gravierende Kritikpunkte vor-
gebracht wurden. Die sachsischen Theologen sahen im danischen Kollegen einen
Vertreter des Kryptocalvinismus und hegten den Verdacht, dieser wolle Ddnemark
vom Luthertum wegbewegen. Freilich erfuhr Hemmingsen die Unterstiitzung und
den Schutz seines Konigs im Gegenzug fiir seine die Einheit des Kdnigreiches
stabilisierende innerprotestantisch ausgleichende Theologie. So gibt dieser Bei-
trag nicht nur Einblicke in die europdische Dimension der Lehrstreitigkeiten, die
zur Konsolidierung des Luthertums flhrten, sondern auch in die Spannung zwi-
schen Staatsrason und theologischer Wahrhaftigkeit.

Hendrikje Carius nimmt unter dem Titel ,,Fiirstinnen und Theologen im frithneu-
zeitlichen Luthertum* insbesondere den Briefwechsel zwischen der von Haus aus
reformierten Herzogin Christine von Eisenach und dem lutherischen Theologen
Johann Gerhard in den Blick. VVon den in der Forschungsbibliothek Gotha erhal-
tenen 110 Briefen Gerhards an Firstinnen sind die meisten an Christine gerichtet,
die eine Tochter des Landgrafen Wilhelm IV. von Hessen-Kassel war und 1598
Johann Ernst von Sachsen-Eisenach geheiratet und ehevertraglich zugesichert



58 Von Bichern

bekommen hatte, reformiert bleiben zu dirfen. Ausgangspunkt des theologisch
intensiven Briefwechsels war eine Predigt Gerhards in Coburg im Jahr 1606, die
die Furstin beeindruckt hatte. Ahnlich wie im Konflikt zwischen Sachsen und Da-
nemark um Hemmingsen agierten auch hier die Protagonisten teilweise im Ver-
borgenen, denn Gerhard widersetzte sich mit seinem fortgesetzten Austausch ei-
nem Kommunikationsverbot durch seinen Herzog Johann Casimir von Sachsen-
Coburg und erwies sich keineswegs als ,,obrigkeitsgehorsam®, sah er sich doch in
den Fragen der Firstin mit heilsrelevanten Gewissenskonflikten konfrontiert. Un-
ter dem Einfluss Gerhards vollzog Christine schlie}lich den Konfessionswechsel.
Gerhard ging mit ihr ,,auf Augenhéhe* um und widmete der Fiirstin den fiinften
Band seines grolen Werkes ,,Schola Pietatis*.

Der US-Amerikanische Gelehrte Daniel Gehrt, langjahriger Mitarbeiter an der
Forschungshibliothek in Gotha, widmet sich in einem ausfihrlichen Beitrag in
englischer Sprache dem Privatstudium lutherischer Pfarrer in der damaligen Zeit
(,,Beyond the Institution. Private Studies in the Theological Education of Lutheran
Pastors and Scholars*). Damals war es mdglich, Theologie zu studieren und ohne
akademischen Abschluss eine Anstellung zu finden. Abschliisse waren erforder-
lich fir Doktoren (Gelehrte), aber nicht allgemein fur Pastoren. Gehrt weist nach,
dass sich die im Luthertum flihrenden Fakultéten in Wittenberg und Jena durch
,highly flexible, cross-disciplinary curricula“ (91, vgl. 128) auszeichneten. Viele
Vorlesungen zogen sich ber Jahre hin, so dass die meisten Studenten nur Aus-
schnitte davon im institutionellen Rahmen wahrnehmen konnten. Das ging aber
nicht mit einem Qualitatsverlust einher, sondern wurde durch extensives Eigen-
studium aufgewogen. Wichtig hierfir waren neben Mentoren Anleitungen zum
Eigenstudium (,,rationes studii theologici®, 93). Gerth fuhrt in seiner Untersu-
chung die Ansétze bei Nieden (Uber Wittenberg) und Kaufmann (liber Rostock)
weiter und zeigt, dass die Geschichte der Anleitungen zum Eigenstudium bereits
bei Melanchthon beginnt und prominente Namen wie Chytraeus, Strigel, Flacius,
Weller, L. Osiander, Gerhard und Glassius aufzuweisen hat, in deren Schriften der
Verfasser reprasentative Einblicke gibt. Erst in der Spatorthodoxie war die Aka-
demisierung der Pfarrerschaft fortgeschritten, wobei aber das Privatstudium wich-
tig blieb, da das Theologiestudium als lebenslange Aufgabe galt.

Joar Haga, Norwegen, nimmt das in letzter Zeit auch in Deutschland wiederholt
erforschte Feld der Reformationsjubilden am Beispiel der 200-Jahrfeier 1717 in
Dénemark in den Blick. Dabei ergibt schon der Vergleich mit dem Jubildum 1617
markante Unterschiede hinsichtlich der politischen VVerzweckung der Reformation
zugunsten des aufkommenden Absolutismus (1617 kniete der Kénig am Altar;
1717 die Kirche vor dem Konig) und zugunsten der Profilierung gegentber be-
nachbarten nordischen Staatsgebilden.

Jan van de Kamp, Niederlande, wirft einen Blick auf ,,Konfessionelle und inter-
konfessionelle Aspekte eines Reformprogramms* in Gestalt von Theophil Grof3-
gebauers ,,Wachterstimme aufl dem verwiisteten Zion* (1661). Hier wird deutlich,
dass gerade auf dem Feld der Erbauungsliteratur der interkonfessionelle



Von Blichern 59

Austausch (in diesem Fall mit dem Werk des reformierten Theologen Willem Tee-
linck) vielféltig war. Stefan Michel schreibt einen duBerst lesenswerten ,,Beitrag
zur Predigtgeschichte®. Konkret veranschaulicht er das Thema ,,Emblematische
Predigt in Dresden um 1700 anhand von instruktiven Einblicken in die Predigt-
tatigkeit von Samuel Benedikt Carpzov, Paul Christian Hilscher und Valentin
Ernst Loscher an der Kreuzkirche, die jeweils jahrgangsweise zum Teil in mehr-
bandigen Sammelbénden dokumentiert wurde. Emblemkunst und gepredigtes
Wort beleuchteten sich hier gegenseitig in Entsprechung zur lutherischen Lehre
von Schopfung und Erlésung. Den spéteren Pietisten war das zu bild-lastig, den
Aufklérern gar zu geschmacklos.

Sascha Salatowsky zeichnet sodann sehr detailliert Johann Gerhards Bildungsweg
nach. Da Uber diesen nicht nur eine auf Gerhards Tagebuch basierende Biographie
von Erdmann Fischer vorliegt, sondern zudem sein umfangreicher Nachlass in die
Bestande der Herzog-Ernst-Bibliothek Gotha eingegangen ist, ist der spéatere
Jenaer Dogmatik-Professor fiir eine solche Untersuchung gut geeignet. Hier lassen
sich die ,,Erfordernisse einer Mikrogeschichte* (208) auf erhellende Weise in die
Tat umsetzen. So beleuchtet der Autor Gerhards Schulzeit (unter Sichtung etwa
der hinterlassenen Schulhefte), sein Philosophiestudium in Wittenberg, sein an-
schlieBendes Medizin- und Theologiestudium ebendort sowie seine ,,Peregrinatio
Academica“, die ihn zu Begegnungen mit prominenten Gelehrten seiner Zeit in
Gielen, Frankfurt, Heidelberg, Stuttgart, Tubingen, Stralburg, Worms, Heidel-
berg, Magdeburg, Braunschweig, Wolfenbittel und Gro-ningen fuhrte. Neben den
akademischen Stationen und Methoden fallt Licht auch auf die Krankheitsge-
schichte sowie die seelischen Anfechtungen, die Gerhard schon in jungen Jahren
durchlitt und mit Hilfe seiner Seelsorger durchstand. Salatowsky schlégt Schnei-
sen und weist auf Desiderate der Forschung hin, etwa was eine sorgfaltige Unter-
suchung der erhaltenen Briefe Gerhards betrifft.

Beate Agnes Schmidt wendet sich mit Michael Praetorius einem lutherischen
Komponisten zu. Dabei gilt ihr Interesse der Verbindung von ,,Musik und End-
zeiterwartung®. Letztere gehort geradezu zur Signatur jener Zeit. Bei Pratorius ka-
men bereits in der Kindheit traumatische Erfahrungen hinzu, da sein Vater als lu-
therischer Pfarrer und Gegner des Interims wiederholt ins Raderwerk der Méchti-
gen geriet und mehrmals um des Glaubens willen vertrieben wurde, so dass der
Sohn weitgehend bei Verwandten aufwuchs. Pratorius wirkte an den damals lu-
therischen Hofen von Dresden, Halle und vor allem Wolfenbiittel. In seinen Kom-
positionen, insbesondere seinen ,,Zions-Musen* (,,Musae Sioniae®, 1605-1610 pu-
bliziert), ging es u. a. darum, einen VVorgeschmack der Himmelsmusik etwa durch
Mehrchorigkeit irdisch zur Darbietung zu bringen. Dabei bildet seine Musik nicht
so sehr apokalyptische Diesseitserfahrungen als vielmehr die Vorfreude auf die
himmlische Vollendung ab. Das wird besonders schén an Pritorius® Verarbeitung
des Nicolai-Liedes ,,Wachet auf, ruft uns die Stimme** vor Augen gefiihrt.



60 Von Biichern

Die friihe Neuzeit war geprégt durch eine zunehmende Mobilitat vieler Menschen
gerade in groRen Stadten wie Hamburg. Das brachte es mit sich, dass fremdkon-
fessionelle Bevdlkerungsanteile in ehemals homogenen Gebieten anstiegen. So
wurden von den Universitaten Gutachten erbeten, die Ratschldge geben sollten,
wie mit Beerdigungen fremdkonfessioneller Blrger umzugehen sei. Dieses Gut-
achtenwesen (auch hier spielte die theologische Fakultat in Wittenberg eine zent-
rale Rolle) diente auch bei anderen Themen dem Zweck, ,,im vollig dezentralisiert
organisierten Luthertum* zu einer einheitlichen kirchlichen Lehre und Praxis zu
kommen (300). Klar war im Luthertum im Unterschied zu den beiden anderen
groRen Konfessionen, dass ungetauft verstorbene Kinder christlicher Eltern kirch-
lich zu beerdigen sind. Flir Angehdrige anderer Glaubensrichtungen, so zeigt die
vorliegende Untersuchung von Christopher Voigt-Goy, schuf man einen Kriteri-
enkatalog, der neben dogmatischen auch pastoraltheologische MaRstdbe zur An-
wendung brachte.

Einen Beitrag zur Begriffsgeschichte des Wortes ,,Orthodoxie” bietet zuletzt
Christian Witt mit Einblicken in Gottfried Arnolds ,,Ketzer-Historie®, die sich bis
heute in ihrer negativen Beurteilung von ,,Orthodoxie® als priagend und in hartné-
ckiger Weise Vorurteile stiftend erweist.

Der Band schlief3t mit biographischen Informationen zu den Autoren sowie einem
Bibelstellenregister und einem Personenregister. Dem Leser bietet sich eine Fille
an exemplarischen Einblicken in den Reichtum jener theologischen Epoche. Die
Protagonisten, welche die Autoren dem Leser bekannt machen, laden ein, sich bei
ihrer Theologie, ihrer Predigt, ihrer Dichtung, ihrer Kunst, ihrer Musik zu bedie-
nen und so einen Geschmack zu entwickeln flr ein Evangelium, das nicht ratio-
nalistisch und auch nicht emotionalistisch daherkommt, sondern mit allen Sinnen
genossen werden will, weil es den ganzen Menschen meint.

Armin Wenz

Jonathan Rehr, Der Gnadenstuhl als interkonfessionelles Zentralthema.
Zum ,Propitiatorium* in den Konfessionen und Medien der Friihen Neuzeit
(Historia Hermeneutica. Series Studia 22), De Gruyter, Berlin/Boston 2023, ISBN
978-3-11-079557-8, 701 S., 139,95 €.

Dass die multimedial ausgerichtete Erforschung der Auslegungsgeschichte der
Heiligen Schrift in der Frihen Neuzeit ein schier unerschopfliches Reservoir an
Zugéngen und Vernetzungen erschlielen kann, zeigt auf gute Weise diese kirchen-
geschichtliche Doktorarbeit bei Johann Anselm Steiger in Hamburg. Jonathan
Rehr, Theologe und Pfarrer aus den Reihen der SELK, untersucht, wie das bibli-
sche Gnadenstuhlmotiv (Ex 25,1-22, Lev 16,11-14, R6m 3,25, Hebr 4,16) in den
theologischen Stromungen der nachreformatorischen Epoche vielféltig rezipiert
und fruchtbar gemacht wurde. Dabei kommt ihm die Dialogizitat der damaligen
Protagonisten aus allen Lagern zu Hilfe. Denn diese nahmen sich nicht nur gegen-
seitig zur Kenntnis, sondern kniipften in Zustimmung und Widerspruch an die




Von Blichern 61

Avrbeiten der jeweils Anderen an. In vielen Fallen nahm man dabei bereits vorre-
formatorische Traditionen auf, korrigierte und profilierte die jeweiligen Auslegun-
gen auch der anderskonfessionellen Zeitgenossen nach MaBgabe der eigenen the-
ologischen Uberzeugungen. ,,Wie die bisherige Interkonfessionalititsforschung
liberzeugend nachweisen konnte, setzte der Austausch zwischen den Konfessio-
nen in der Frihen Neuzeit produktive Denkprozesse in Gang, wodurch in Lehr-
und Praxisfragen Konsens festgestellt, Dissens prézisiert und die jeweilige kon-
fessionelle Position profiliert werden konnte.* (14)

Das Besondere an Rehrs Arbeit ist nun, dass er sich fiir seine Untersuchung nicht
auf exegetische, dogmatische oder seelsorgliche Literatur beschrénkt, sondern
seine Quellenbasis dadurch stark ausweitet, dass er in einer grof3en Bandbreite die
Multimedialitat der Aufnahme des biblischen Gnadenstuhlmotivs in den Blick
nimmt bis hin zu Minzpragungen im Kleinen und der Ausgestaltung von Kirch-
raumen mit dem jeweiligen Inventar im GrofRRen. Insofern kommt in dieser Arbeit
auf vorbildliche Weise auch die Vielfalt der medienspezifischen Beitrage der Aus-
legungsgeschichte in den Blick. Thematisch geht es darum, die bildtheologische
Verwurzelung des Gnadenstuhlmotivs in der Exegesetradition zu Ex 25 aufzuzei-
gen, wo es um die Anleitung zum Bau der Stiftshiitte geht. So kommt der Gnaden-
stuhl als géttliches (von Gott selbst ,,eingesetztes*) Bildmedium in den Blick, des-
sen neutestamentliche Auslegung und Rezeption eine gesamtbiblisch entfaltete
Wort- und Bildtheologie widerspiegelt. An der Art und Weise, wie dieser gemein-
same und vorgegebene biblische Befund dann in der Auslegungsgeschichte auf-
genommen wurde, lassen sich binnenkonfessionelle Nuancierungen ebenso auf-
zeigen wie konfessionsspezifische Profilierungen plausibilisieren. So werden etwa
die dogmatischen Gegensatze in der Rechtfertigung zwischen den Evangelischen
und Rom ebenso multimedial ansichtig wie die Gegensatze in der Sakramenten-
lehre zwischen Lutheranern (z.T. gemeinsam mit Rom) und den Reformierten o-
der die Gegensétze in der Christologie bzw. der Satisfaktionslehre zwischen den
drei Konfessionen und den antitrinitarischen Sozinianern. Dass Rehr antitrinitari-
sche ebenso wie spiritualistische ,,AuBenseiter* in seine Untersuchung mit einbe-
zieht, gehort zu den Vorziigen seiner Arbeit.

Methodisch geht es darum, ,,Dimensionen des Austausches* auf der skizzierten
Quellenbasis ansichtig zu machen und in vergleichender Perspektive hermeneuti-
sche, dogmatische und seelsorgliche Aspekte zu beleuchten. Dabei werden die
theologischen Inhalte ebenso gewiirdigt wie die Mittel (,,media*‘) ihrer Kommuni-
kation. Die Durchftihrung erfolgt anhand der fiinf Themenkreise der Bildtheolo-
gie, der Heiligenverehrung, des Gebets, der Rechtfertigung des Siinders und des
Gottesdienstes. Jedes Kapitel wird erdffnet durch die Analyse theologiegeschicht-
licher Ausgangstexte, die die konfessionelle Vielfalt des untersuchten Quellenma-
terials reprasentativ abbilden, so von Johannes Brenz, Robert Bellarmin, Martin
Luther, Valentin Krautwald (als Vertreter des ,,Spiritualismus*) und Fausto Soz-
zini (als Vertreter des ,,Unitarismus®). Diese Texte dienen dann jeweils als Basis
der komparatistischen Arbeit an motivverwandten Texten oder musikalischen




62 Von Biichern

bzw. bildnerischen Werken.

Wie Bildtheologie und Christologie zwei Seiten einer Medaille sind, zeigt das
erste grofe Kapitel mit der Uberschrift: ,,Der Gnadenstuhl als Abbild und Vorbild
Christi. Die Bildtheologie des Johannes Brenz unter Berlicksichtigung interkon-
fessioneller Rezeptionsvorgiange.“ Ausgangspunkt ist die Untersuchung des Exo-
duskommentars des Wirttembergischen Reformators zu Ex 25. Darauf lasst Rehr
eine Sichtung der Rezeptionen von Brenz bei dem Danziger lutherischen Theolo-
gen Johannes Cogeler, dem reformierten Heinrich Bullinger und dem Reformka-
tholiken Johannes Wild folgen.

Ausgehend von der goéttlichen Anweisung an Mose, die Bundeslade bauen zu las-
sen ,,nach dem Bilde, das dir auf dem Berge gezeigt ist (Ex 25,40), nimmt Brenz
Luthers Unterscheidung von Gottes allgemeiner (und verborgener) und von Gottes
fiir uns Menschen greifbarer Gegenwart auf. Christus ist aufgrund des gesamtbib-
lischen Befundes derjenige, der sich bereits in der Bundeslade ,,offenbart und ab-
bildet — und sich dadurch dem Glauben vorbildet* (26). Darum haben im Lichte
seines Heilswerks auch die Biicher und Riten des Alten Testaments glaubensstar-
kende Kraft. Das wird hinsichtlich der Bundeslade so entfaltet, dass jedes ihrer
Details (die Ringe, die Stangen, ihr ,,Inhalt” in Gestalt von Manna, Gesetzestafeln
und Aaronstab) allegorisch gedeutet und so flr die geistliche Betrachtung vor Au-
gen gefihrt wird. Vor diesem Hintergrund kommt es zu einem worthaften Bild-
und zu einem bildhaften Schriftverstandnis. Der Glaube gestaltet sich schon auf-
grund der alttestamentlichen Institution der Lade nicht als vergeistigte Innerlich-
keit, sondern griindet im von Gott selbst eingesetzten bzw. dargebotenen ,,Aul3er-
lichen* (43). So ist es gerade die riumliche Materialitit der Bundeslade, in der die
Glaubensgewissheit griindet. Die Erfullung in Christus, den das Neue Testament
nicht nur an expliziten Stellen, sondern auch implizit immer wieder als Gnaden-
stuhl présentiert, macht die alttestamentlichen VVorausabschattungen seiner selbst
nicht tberflissig, sondern leitet an zu deren ,,Relecture®, zu deren lesender Wie-
deraneignung. So wird die Schrift Alten Testaments zur Veranschaulichung des
Christusglaubens geistlich — und dabei methodisch verantwortet - nutzbar ge-
macht. Die Texte von Cogeler, Bullinger und Wild zeigen, wie solche christliche
Wiederaneignung des alttestamentlichen Topos der Bundeslade binnenkonfessio-
nell (so bei Cogeler) bzw. entsprechend reformierten (so Bullinger) bzw. papstli-
chen (so Wild) Uberzeugungen variiert werden kann. Wo etwa der Lutheraner
Brenz bei der Deutung der Bundeslade vom Suhnewerk Christi spricht, betont der
romische Theologe Wild die Verdienstlichkeit der guten Werke der Glaubigen.
Im zweiten Kapitel variiert Rehr die Einblicke in die binnen- wie zwischenkon-
fessionellen Spannungen, indem er hier fiir das Thema ,,Gnadenstuhl, Heiligenan-
rufung und Gottesverehrung™ den Einsatzpunkt bei dem romisch-katholischen
Kontroverstheologen Robert Bellarmin wahlt. Dieser nutzt die Auslegung von Ps
99,5 (,,Erhebet den Herrn, unsern Gott, betet an vor dem Schemel seiner Fiille®)
zur Legitimation des Heiligenkultes. Im Vergleich seiner AuRerungen mit Ausle-
gungen desselben Verses durch Luther, Bucer und Calvin zeigen sich interessante
Schnittmengen bei der Bestimmung des jeweiligen Konsenses und des jeweiligen
Dissenses. So erkennen Luther und Bellarmin in der Bundeslade nicht nur ein &u-
RBeres Hinweiszeichen, sondern aufgrund der goéttlichen Einsetzungen einen




Von Blichern 63

Gegenstand religioser Verehrung. Bei Luther gilt diese freilich Christus selbst als
dem, der sich in Gestalt der Lade vorweg als Suhneort darbietet. Die Verehrung
von Kreattrlichem gilt also bei Luther ausschlielich Christus und nicht auch den
Heiligen. Auf der anderen Seite ist bei Bucer und bei Calvin eine deutliche Distanz
zur Hochschitzung ,.des AuBerlichen® zu erkennen. Rehr profiliert die sakra-
mentstheologische Relevanz der hier gemachten Beobachtungen durch einen Ex-
kurs Uber die Anbetung des Altarsakraments bei Martin Chemnitz und Johann
Gerhard. Der alttestamentliche Umgang mit der Bundeslade konnte so schlieflich
im Luthertum als Vorbild fur den Umgang mit den Abendmahls- elementen auf-
genommen werden. Rehr veranschaulicht insbesondere den romisch-lutherischen
Gegensatz durch die Betrachtung von Darstellungen der ,,fons vitae“ (des Lebens-
brunnens) auf dem Genter Fligelaltar (auf dem das Blut der Heiligen das Blut
Christi im Bild des Lebensbrunnens erganzt) und auf einem Olgemélde in der Li-
neburger Kirche St. Johannis am Sande, auf dem alle ,,Heiligen* gleichermaf3en
allein vom Blut Christi erquickt werden.

Als zum Gebet als einer wesentlichen Glaubensduflerung motivierendes ,,Objekt
des Sehens* kommt der Gnadenstuhl im dritten Kapitel in den Blick: ,,Die Seh-
und Appellationskunst des Gebets bei Luther und ihre konfessionelle und inter-
konfessionelle Rezeption®. Ausgangspunkt ist hier eine von Luther 1533 in Wor-
litz gehaltene Predigt tiber Ps 121, in der der Prediger als Variation des Themas
,»Gesetz und Evangelium® die Unterscheidung von Gottes Richtstuhl und Gottes
Gnadenstuhl bedenkt. Die reformatorische Wort- und Bildtheologie gewinnt hier
seelsorgliche Relevanz. Denn der Gnadenstuhl hilft dem angefochtenen Siinder,
Christus — dessen Abbild der Gnadenstuhl ist — als siihnenden Heiland ins Herz
einzupragen. Auch hier folgt nicht nur ein Abgleich mit Auslegungen Calvins,
Herbergers, Johannes Gersons und Johann Dannhauers, sondern auch die Sichtung
kunstgeschichtlicher Veranschaulichungen wie etwa des Marienaltars im Minster
zu Heilsbronn (Mittelfranken) oder des Weimarer Altarbildes Lukas Cranachs d.
J. Eine Variation der Unterscheidung von Gnadenstuhl und Richtstuhl durch eine
allegorische Zugesellung der Musikinstrumente Harfe und Sackpfeife in einer Pre-
digt des Goslaer Superintendenten Eberhard Weisensee verleiht der Untersuchung
eine tiefsinnige humoristische Prise. Ein gelungenes Beispiel angewandter theo-
logischer Emblematik ist die (Selbst-)Identifikation des Schaproder Beichtstuhls
von 1722 mit dem Gnadenstuhl. So tritt vor Augen, was auch lutherische Beicht-
lieder besingen, ndmlich dass die Absolution in der Beichte das ist, wofir der Gna-
denstuhl von Gott gestiftet, woflr Christus fur die Stinde der Welt von Gott als
Opfer dargebracht wurde. So macht das dem Beichtenden im Beichtstuhl darge-
botene Bildprogramm das verborgene Geschehen sichtbar, das bei der Beichte
kraft des Blutes Christi in Gestalt der Siindenvergebung vollzogen wird. Auch eine
Bachkantate bezieht Rehr hier in seine Betrachtungen mit ein, bevor er sich wei-
teren binnenkonfessionellen und interkonfessionellen Variationen bei reformier-
ten und pépstlichen Theologen zuwendet.

Kapitel 4 ist von Rom 3,25 ausgehend der ,typologischen Deutung des




64 Von Biichern

Gnadenstuhls in den rechtfertigungstheologischen Debatten® des 16. und 17. Jahr-
hunderts gewidmet. Rehr setzt hier ein bei spiritualistischen Texten Kaspar
Schwenkfelds und Valentin Krautwalds mit ihrer Kritik am reformatorischen Ver-
stdndnis der gnadenmittelgebundenen Rechtfertigung. Im Gegenzug scharft Fla-
cius in Auseinandersetzung mit den Spiritualisten die reformatorische Position,
indem er die Multimedialitat der Evangeliumsverkiindigung stringent auf die Mul-
tisensualitét des rechtfertigenden Glaubens bezieht. Wiederum ist es eine Bach-
kantate (,,Erfreute Zeit im neuen Bunde®), in der die theologischen Pointierungen
musikalisch und poetisch kongenial verarbeitet werden. Noch im selben Kapitel
kommt auch die Position der Unitarier Fausto Sozzini und Valentin Schmalz sowie
des Rakower Katechismus zu Wort. Auch sie lesen das Gnadenstuhlmotiv typolo-
gisch, deuten es aber gemaR ihren theologischen Uberzeugungen rein erkenntnis-
theoretisch und nicht sakramental-soteriologisch. Rehr behandelt ausfthrlich so-
wohl die reformierte Antwort bei David Pareus und Hugo Grotius als auch die
lutherische Antwort bei Johann Gerhard und Abraham Calov. Zu Gerhard heif3t
es: ,,Wie im Abendmahl das Bezeichnete im Zeichen real gegenwartig sei und
mitgeteilt werde, so sei im Typos das Vorabgeschattete gegenwartig und werde
ebenfalls effektiv mitgeteilt. Die genuin lutherische Sicht der Dinge, dass durch
die Opfer tatsachlich Stindenvergebung kommuniziert wird, differiert darum so-
wohl von dem rémisch-katholischen als auch von dem reformierten Versténdnis
der alttestamentlichen Opfer.* (477f) Auf reformierter wie auf lutherischer Seite
lasst sich beobachten, wie die Hermeneutik der Typologie auf jeweils besondere
Weise in Analogie zur Sakramentenlehre entwickelt wird (500).

Dass der Weg zum Gottesdienst (alttestamentlich: die Pilgerreise ,,hinauf nach Je-
rusalem®) zum Gottesdienst selber gehort, ist die transkonfessionell gemeinsame
Voraussetzung im letzten Kapitel, in dem ,,das Bild des Gnadenstuhls als Zentrum
des Gottesdienstes® bedacht wird. Ausgangspunkt ist Benjamin Schmolcks Erbau-
ungsschrift ,,Der Geistliche Kirchen=Gefahrte, Oder Gebet und Lieder Vor Digje-
nigen / Die Jn die Kirchen reisen aus dem Jahr 1732. Auch in rémischen und in
reformierten Predigten wurde das Pilgermotiv in Verbindung mit der Gnaden-
stuhltypologie aufgenommen, wie Rehr anhand von Predigten von Scultetus, Wild
und de Beese zeigt. Schriften von Urbanus Rhegius, wiederum Johann Gerhard
und Gemalde (Emmausjiinger) sowie Kupfertitel aus der damaligen Zeit werden
mit den untersuchten Texten ins Gesprach gebracht. Fir Schmolck wird beim
Abendmahlsempfang des Herz des glaubigen Christen zur Bundeslade, weil das
Manna in ihm liegt und dadurch das Herz selbst unter Jesu Fligeln (vgl. die Paul-
Gerhardt-Strophe: ,,Breit aus die Fliigel beide, o Jesu, meine Freude®) geborgen
ist, so wie die Fliigel der Cherubim die Bundeslade ,,bewachen‘! Hier bezieht Rehr
auch die kinstlerische Ausgestaltung von mit Cherubim versehenen Hostiendosen
im Luthertum in seine Untersuchung mit ein. Weiter kommen Texte von Glassius,
Heinrich Mller, Simon Gedicke und Dilherr zur Sprache. Breit behandelt werden
die Kirchraumgestaltung der Friedenskirche zu Schweidnitz sowie die Prinzipal-
stiicke (Kanzel, Altar, Taufstein, Beichtstuhl) der St. Johanniskirche zu Reichen-
bach in der Oberlausitz und die Kanzel der Breslauer Magdalenenkirche, die je-
weils bildhaft vor Augen flihren, was die Theologen aus der Schrift erheben. Auch
Schalling und Bach kommen zu Wort.




Von Blichern 65

Rehr schliel3t jedes seiner groRen Kapitel mit einem Fazit, das auf den ersten Blick
lber das zuvor Dargelegte hinausfiihrt, bei naherem Betrachten aber vor allem
aufzeigt, wie die theologischen Entdeckungen jeweils in spezifischen kunst-, mu-
sik-, oder literarturhistorischen Beispielen kongenial aufgenommen wurden, so
dass es sozusagen die Kunstler sind, die jeweils das theologische Fazit ziehen. Am
Ende der Arbeit steht dann eine Zusammenfassung in Thesen. Darin blickt Rehr
auf die inhaltlichen Schwerpunkte seiner Arbeit zuriick und benennt den Ertrag
seines auslegungsgeschichtlichen Ansatzes fir die Interkonfessionalitétsfor-
schung. Das Quellen- und Literaturverzeichnis flhrt vor Augen, welch gewaltige
Stoffmenge hier nicht nur erlesen, sondern gleichsam multisensual erarbeitet
wurde. Das Buch enthdlt 72 Abbildungen sowie ein Namens-, Bibelstellen- und
Ortsregister. Es ist trotz der darin verarbeiteten Materialflut gut zu lesen, ja, in
groRen Teilen und auch aufgrund der zahlreichen Bilder nachgerade erbaulich zu
lesen, was der Wissenschaftlichkeit an keiner Stelle Abbruch tut. Bedenkt man,
dass man hier nicht nur ein profundes theologisches Werk, sondern auch einen
schonen Bildband an die Hand bekommt, so rechtfertigt sich auch der Preis des
handwerklich exzellent gearbeiteten Buches, das man sich in viele Pfarrbibliothe-
ken wiinscht, das aber auch flir Laien interessante Einblicke gibt in die Schatze
multimedialer frihneuzeitlicher Theologie.

Armin Wenz

Christoph Barnbrock (Hg.). Lutherische Liturgien in Vielfalt und

Wandel. Gottesdienstordnungen aus dem Bereich selbststdndiger evangelisch-lu-
therischer Kirchen. Evangelische Verlagsanstalt Leipzig.

ISBN 978-3-374-07538-6. 384 Seiten. 88,00 €

Der Inhaber des Lehrstuhls fiir Praktische Theologie an der Lutherischen Theolo-
gischen Hochschule der SELK in Oberursel, Dr. Christoph Barnbrock, legt hier
einen umfangreichen Band vor, in dem vollstandige Gottesdienstordnungen sowie
Quellentexte der im 19. Jahrhundert insbesondere im Widerspruch zur staatlich
aufgenétigten Kirchenunion zwischen reformierten und lutherischen Landeskir-
chen entstandenen selbstdndigen evangelisch-lutherischen Kirchen, gesammelt
wurden.

Damit, so der Herausgeber, schlieBe der Band eine Forschungsliicke zwischen
dem 1987 in erster Auflage erschienenen, von Manfred Roensch und Werner Klén
herausgegebenen Band ,,Quellen zur Entstehung und Entwicklung selbsténdiger
evangelisch-lutherischer Kirchen in Deutschland* und dem Beitrag von Wolfgang
Fenske zum ,,Abendmahl nach Ordnungen der selbstandigen lutherischen Kir-
chen®, der freilich nicht die vollstindigen Gottesdienstordnungen, sondern nur die
Abendmahlsliturgien einiger selbstandiger lutherischer Kirchen dokumentierte.
Barnbrock stellt die Gottesdienstordnungen aus dem Bereich der Evangelisch-lu-
therischen (altlutherischen) Kirche einschlieflich der Immanuelssynode, der
Evangelisch-Lutherischen Synode von Missouri, Ohio und anderen Staaten und




66 Von Bichern

der Evangelisch-Lutherischen Freikirche (in Sachsen und andere Staaten), der Re-
nitenten Kirche ungednderter Augsburger Konfession, der Selbstandigen evange-
lisch-lutherischen Kirche in den hessischen Landen, der Hannoverschen Evange-
lisch-Lutherischen Freikirchen (Plrl) und der Freien Ev.-Luth. Synode in Stdaf-
rika zusammen. Dabei berticksichtigt er auch die unterschiedlichen Auflagen. Er-
ganzt werden diese Gottesdienstordnungen durch die Pommersche Agende von
1691 und die sog. Wittenberger Agende vom Ende des 18., Anfang des 19. Jahr-
hunderts, nachgedruckt 1888 und die ,,Oelser Agende* (in ihrem Grundbestand
aus dem 16. Jahrhundert, immer wieder nachgedruckt), da diese Agenden de jure
noch bis ins 19. Jahrhundert in Geltung standen. Die sog. Wittenberger Agende ist
zum Verstandnis der Kontroversen um die Einfiihrung der Unionssagende von Be-
deutung. Den agendarischen Texten sind, soweit vorhanden, auch die Kantionale,
also die Noten zu den liturgischen Gesangen beigefugt.

Damit liegt in dem Quellenband nun erstmals in gebundelter, leicht greifbarer und
gut zitierfahiger Form die Sammlung der wesentlichen Liturgien des sonntagli-
chen Hauptgottesdienstes der selbstandigen lutherischen Kirchen, wie sie im 19.
Jahrhundert entstanden sind, vor.

Barnbrock versieht den gesamten Band mit einer knappen Einleitung zur Liturgie-
geschichte und zum Forschungsstand auf dem Gebiet der Liturgik selbstandiger
evangelisch-lutherischer Kirchen. Jeder Einzeldokumentation ist eine Einfiihrung
in die Entstehungsgeschichte der jeweiligen Kirche vorgeschaltet. Barnbrock ver-
weist dabei gelegentlich auf seinen profunden und sehr lesens- und empfehlens-
werten Beitrag ,,Liturgie als Ausdruck kirchlicher Identitdt — Entwicklung und Ge-
brauch der Agenden im 19. Jahrhundert®, der 2014 in dem von J. Kampmann und
W. Klén herausgegebenen Sammelband ,,Preullische Union, lutherisches Bekennt-
nis und kirchliche Pragungen® (S. 132-157) erschienen ist.

Es ware ein echter Gewinn flr die Nutzer des neuen Quellenbandes, wenn ihm
dieser Beitrag noch einmal beigefiigt worden ware. Aber vielleicht geht der Her-
ausgeber auch davon aus, dass die Thematik im Kreis liturgisch und liturgiege-
schichtlich sehr speziell interessierter und versierter Leser als bekannt vorauszu-
setzen ist.

Dem umfangreichen Literaturverzeichnis vorgeschaltet sind unter der Hauptiiber-
schrift ,,Gottesdienst in Kontinuitdt und Wandel* auf 12 Seiten Reflexionen des
Herausgebers zu ,,Kontinuitit und Wandel*, ,,Wechselwirkungen und Prégefakto-
ren”, Einzelbeobachtungen und , Impulse fiir die Weiterarbeit.

Barnbrock vertritt perspektivisch den Ansatz, dass Gottesdienst ,,Gestaltungsauf-
gabe® bleibe, mahnt dabei aber zur Achtsamkeit im Umgang mit dem Anvertrau-
ten und verweist auf die Verwurzelung des Gottesdienstes in seiner Geschichte,
die ihm ,,einen langen Atem® gewihre, ,,der ihn davor schiitzt, den immer neuesten
Entwicklungen hinterherhecheln zu miissen (S. 369).

Es ist davon auszugehen, dass in absehbarer Zeit der Band 1 der Evangelisch-
Lutherischen Kirchenagende der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche
(SELK) (Uberarbeitet wird. Ein entsprechender Auftrag der Kirchenleitung der
SELK liegt der Liturgischen Kommission seit 2020 vor. Ob eine solche Uberar-
beitung der 1996 erschienenen Altaragende wirklich schon nétig und angesichts
der ungewissen Zukunft der SELK sinnvoll ist, darf gefragt werden. Zu wiinschen




Von Biichern 67

und zu hoffen ware dann jedenfalls, dass die entsprechenden Gremien die nun so
gut aufbereitet vorliegenden Quellen nicht nur sichten, sondern auch wertschatzen
und Neues nicht um des Neuen willen ,,stricken®, sondern das Bewéhrte bewahren
und beriicksichtigen was auch Christoph Barnbrock dem Leser mit Worten von
Johannes Junker ans Herz legt: ,,Der Spielraum fiir das Schaffen einer Agende
wird (6kumenisch) groR sein, der Spielraum fir die geschaffene Agende ist es (in-
dividualistisch) nicht. Die evangelische Freiheit ist in der liturgischen Gebunden-
heit eingeschlossen.*

Gert Kelter

Anschriften der Autoren dieses Heftes,
soweit sie nicht im Impressum genannt sind:

Prof. em. Dr. Julius-Brecht-Stralle 13-15

Werner Klan D. Litt. 23560 Libeck

Walter Rominger Mehlbaumstralie 148

72458 Albstadt
Prof. Dr. Concordia Theological Seminary
Benjamin T. Mayes 3, Coverdale Place

Fort Wayne, IN 46825
USA



Das ist ein vortrefflicher Spruch, den man an alle
Waéande schreiben sollte:

Das Wort des Herrn wird allein bleiben. Was Uber
und auRer dem Worte Gotts ist, das wird wie eine
Blume auf dem Felde vergehen.

Martin Luther

U.a. geplante Beitrége fur folgende Nummer(n):

Aufséatze:

W. Klan:

J. Mékinen:

D. Lohde:

Rezensionen:

G. Kelter:

Die kirchliche Verhaltnisbestimmung der selbstdndigen evange-
lisch-lutherischen Kirchen zu den lutherischen Landeskirchen
1945 — 1955 (Teil 2)

Zukunftsangst und Zukunft Christi

Gottes Name ist VerheiBung

Chr. Méller / Chr. Schad (Hg.). E. Jungel / W. Mostert,
Schon jetzt — und dann erst recht. Beitrage zur Eschatologie

LUTHERISCHE BEITRAGE erscheinen vierteljahrlich.

[LuthBei] gem IATG3. Internationales Abkiirzungsverzeichnis fir Theologie und Grenzgebiete

Herausgeber:
Schriftleiter:

Redaktion:

Bezugspreis:
Konto:

Druck:

www.lutherischebeitraege.de

Propst em. Gert Kelter, Volgersweg 26, 30175 Hannover
Pastor Andreas Eisen, Papenstieg 2, 29559 Wrestedt
E-Mail: Andreas.Eisen@LutherischeBeitraege.de

Pastoralreferentin Dr. theol. Andrea Griinhagen GroRe Barlinge 37,
30171 Hannover

Superintendent Thomas Junker, Hinter dem Bahnhof 19 A, 06682 Teuchern
Pastor Johann Hillermann, Annenstr. 53, 10179 Berlin

Reverend Dr. theol. Jonathan Mumme, Hillsdale College,

1039 Markris Dr., Hillsdale, M1 49242

Pastor Benjamin Rehr, Weigersdorf, Hauptstr. 52, 02906 Hohendubrau
Prof. Dr. theol. Armin Wenz, Strale der Jugend 7 A, 06618 Mertendorf

€30.—($35.-), Studenten € 15.— ($ 20.-) jahrlich

einschl. Porto, Einzelhefte € 8.—

Lutherische Beitrage: Evangelische Bank

IBAN: DE 715206 0410 0000 6174 90 B1C: GENODEF 1EK1
Gemeindebriefdruckerei Harms. Grof3 Oesingen


http://www.lutherischebeitraege.de/
mailto:Andreas.Eisen@LutherischeBeitraege.de

