
30 Walter Rominger 

  
Walter Rominger:  

 

Das Weihnachtsfest 
 

Entstehung – Feier – Brauchtum 
 

A. Weihnachten – das späteste, aber populärste der christlichen 

Hauptfeste 
 

Neben Ostern und Pfingsten gehört Weihnachten zu den wichtigsten christlichen 

Festen im (Kirchen-) Jahr. In säkularisierten Staaten der westlichen Welt kommt 

ihm weitaus mehr Beachtung zu als den beiden anderen (kirchlichen) Hauptfes-

ten. Es wird als das schönste aller (kirchlichen) Feste empfunden. Selbst Nicht-

christen feiern es. Dabei ist das am 25. Dezember gefeierte Weihnachtsfest den 

Christen der ersten drei Jahrhunderte unbekannt gewesen. Der 25. Dezember, der 

später dann so bedeutungsvoll und zum zentralen Datum der Kirche wurde, war 

für die frühe Christenheit noch unbedeutend. Das Hauptfest der Christen war ur-

sprünglich Ostern. Da feierten sie den Auferstehungssieg Christi über den Tod. 

Die Kirche der ersten drei Jahrhunderte war – nicht zu Unrecht – der Überzeu-

gung, dass ein Datum der Geburt Christi nicht bekannt sei. Damit fand sie sich 

zunächst wenigstens ab, wiewohl es durchaus schon Berechnungsversuche gab, 

die aber individuell waren und als spekulativ gelten können, da die Evangelien, 

die als einzige Quelle herangezogen werden konnten, zum Geburtstag Christi 

keine Angaben machen. 

 

Bevor die Geburt Christi am 25. Dezember gefeiert wurde, feierte man diese im 

Osten (später wohl auch im Westen) am 6. Januar. Die Bindung an einen be-

stimmten Tag war deshalb nicht von Bedeutung, weil die Kirche der ersten drei 

Jahrhunderte davon ausging, das Geburtsdatum Christi nicht kennen zu können. 

 

B. Unbekannt – das Geburtsdatum Jesu 
 

Die Geburtstage von Herrschern wurden im Römischen Reich auch noch nach 

deren Ableben gefeiert. Bei den Christen herrschte gegenüber dem Feiern von 

Geburtstagen gerade, weil die Heiden diese feierten, zunächst eine ablehnende 

Haltung. Diese dürfte bis zum vierten Jahrhundert bestanden haben. Origenes, 

Clemens von Alexandrien, Arnobius Epiphanius nahmen eine solche ein. So war 

schon allein deshalb das Geburtsdatum Jesu anfangs unwichtig. Erst später nah-

men Christen diese Sitte positiv auf und feierten die Geburt ihres Kyrios, wäh-

rend es in den ersten drei Jahrhunderten keinen Hinweis darauf gibt. Wichtiger 

als Geburtstage waren ihnen Sterbetage, weil sie um die geradezu äonenwen-

dende Bedeutung von Tod und Auferstehung Christi wussten.  

 

Von den Evangelienberichten aus lässt sich zum Geburtstag Jesu nichts sagen; 

und diese sind die einzige Quelle. Lediglich die Angabe bei Lukas, wonach zur 



Das Weihnachtsfest 31 
 

 

Zeit der Geburt Jesu „Hirten auf dem Felde waren“ (Lukas 2,8), lässt eine ganz 

grobe Angabe über die Jahreszeit seiner Geburt zu, da in Palästina die Hirten in 

der Zeit von März/April bis November auf den Feldern sind. Damit kommen als 

Zeit für die Geburt Jesu Frühling, Sommer und Herbst in Betracht. Aufgrund 

dessen scheidet der 25. Dezember aus, aber genauso der 6. Januar. Zu diesen 

Feiertagen kam es auch aufgrund anderer Überlegungen, wie sich zeigen wird. 

Während Ostern und Pfingsten Vorbilder im Alten Testament haben, ist dies für 

Weihnachten sehr unsicher. Meist wird ein alttestamentliches Vorbild abgelehnt. 

Anders urteilt der langjährige Beauftragte für Sekten- und Weltanschauungsfra-

gen der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz 

(ELKBO), Thomas Gandow, demzufolge das Weihnachtsfest sehr wohl vor-

christliche Ursprünge hat, wenn auch nicht heidnische, so doch jüdische, und 

zwar das Chanukka-Fest. Dieses erinnert an die Weihe des Tempels in Jerusalem 

und wird laut Gandow schon seit 164 v. Chr. am 25. Tag des neunten Monats 

Kislev gefeiert. Da Jesus sich mit dem Tempel verglichen habe (Johannes 2,19), 

liege nahe, dass die frühen Christen diese Anklänge aufgenommen und das Da-

tum der Tempelweihe für das Geburtsfest ihres Erlösers übernommen haben. (1)  

 

Die fehlenden Angaben zur Geburt Christi führten Christen in antiker Zeit jedoch 

dazu, das Geburtsdatum Jesu spekulativ zu erschließen. Deren Ergebnisse hat die 

alte Kirche nicht anerkannt. In einer Schrift von 243 wird als Geburtstag Jesu der 

28. März überliefert. Grundlage dieser Berechnung ist die Frühjahrs-Tag-und-

Nacht-Gleiche nach dem römischen Kalender am 25. März. Der Verfasser geht 

bei seiner Berechnung davon aus, Gott habe nach dem Schöpfungsbericht Licht 

und Finsternis getrennt. Licht und Finsternis machen seinen Überlegungen zu-

folge zwei gleiche Teile aus. So kommt er dazu, der 25. März sei der erste Schöp-

fungstag. Am vierten Tag schuf Gott nach dem Schöpfungsbericht die Sonne. 

Das wäre dann der 28. März. Da für Christen die vom Propheten Maleachi ver-

heißene „Sonne der Gerechtigkeit“ (Maleachi 4,2) Jesus ist, sei dieser am 28. 

März geboren. 

 

Es gibt weitere Quellen aus den ersten Jahrhunderten, welche die Geburt Jesu in 

den Frühling legen, etwa die Pseudo-Clementinen. (2) Kommen die einen auf-

grund spekulativen Denkens und Rechnens auf den 19. April, so andere auf den 

20. Mai oder auch auf den 2. April. Der Frühling wird bevorzugt, weil der Welt-

anfang in diese Jahreszeit gelegt wird und der Todestag Jesu in den Frühling fällt 

und zudem angenommen wurde, die Lebensjahre Jesu ergeben eine glatte Zahl. 

 

Seltener wurde ein Datum im Winter angenommen. Doch auch dann ging die 

Berechnung vom Frühjahr aus. Die Empfängnis wurde in den Frühling gelegt 

und die Geburt war neun Monate später im Winter. So kam es auch zum 25. 

Dezember, der neun Monate nach dem 25. März liegt, welcher als Schöpfungstag 

und genauso als Empfängnis- und Todestag Jesu galt. Doch auch dieser Berech-

nung wurde kirchlicherseits bis in die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts wie 

all den anderen Berechnungen keine Beachtung geschenkt. Auch der 6. Januar 

wird in ähnlicher Weise als Geburtstag Jesu errechnet worden sein; dann wäre 



32 Walter Rominger 

  
der 6. April der Tag der Empfängnis und des Sterbens Jesu. 

 

Lässt sich aus dem, dass die Kirche all diese Spekulationen gewähren ließ, schlie-

ßen, dem Datum der Geburt Jesu sei noch keine dogmatische Relevanz beigelegt 

worden? Ende des zweiten Jahrhunderts spottet Clemens von Alexandrien (+ vor 

215) noch über die, die den Geburtstag Jesu errechnen wollen. Doch waren es 

schließlich apologetische und dogmatische Gründe, die zur Feier des Weih-

nachtsfestes führten. 

 

Lässt sich das Geburtsdatum Jesu auch nicht feststellen. So eventuell doch das 

Geburtsjahr? Unsere christliche Zeitrechnung wurde 526 n. chr. von dem skythi-

schen Mönch Dionysius Exiguus in Rom eingeführt. Er war dazu beauftragt, den 

kirchlichen Festkalender zu vereinheitlichen. Dionysius Exiguus berechnete die 

Menschwerdung Christi auf den 25. März des römischen Jahres 754, das mit Be-

ginn am 1. Januar zum christlichen Jahr 1 gewählt wurde. Damit überschritt Di-

onysius Exiguus die Regierungszeit von Herodes I. um fünf Jahre, da dieser vier 

Jahre vor der christlichen Zeitrechnung verstarb. Jesus wurde aber noch unter 

Herodes I. in Bethlehem geboren (Matthäus 2,1). Nach der Rückkehr aus Ägyp-

ten herrschte Herodes I. Nachfolger Archelaus (4 v. Chr. – 6 n. Chr.) (Matthäus 

2,22), so dass Jesus spätestens 4. v. Chr. geboren wurde. Lukas setzt dasselbe 

voraus: Johannes der Täufer wurde unter Herodes I. geboren (Lukas 1,5) und da 

Jesus sechs Monate jünger war (Lukas 1,26), wurde er unter demselben König 

geboren. Eine von Augustus befohlene „Schätzung“ (Lutherübersetzung) und zur 

Zeit des Statthalters Quirinius durchgeführte Steuerschätzung (Lukas 2,1) ist, so 

Bo Reicke, nur aus dem Jahr 6. n. Chr. belegt. So deute Lukas ein zehn Jahre 

späteres Geburtsdatum Jesu an. Lange wissenschaftliche Debatten hätten nicht 

zu einer Aufhebung des Widerspruchs geführt.  

 

Doch habe möglicherweise unter Herodes bereits eine ähnliche Vermögensbe-

standsaufnahme stattgefunden, die in späterer Überlieferung von der Steuerre-

gistrierung des Quirinius überschattet wurde. Dass die in Nazareth wohnhaften 

Maria und Joseph nach Bethlehem ziehen mussten (Lukas 2,4), um den dortigen 

Grundbesitz schätzen zu lassen, erkläre sich leichter, wenn die Schätzung im 

noch ungeteilten Reich stattgefunden habe. Aufgrund dieser Erwägungen, wobei 

als historische Quellen die Geburtsgeschichten des Matthäus (Kapitel 1 und 2) 

und Lukas (Kapitel 1 und 2) zur Verfügung stehen, kommt Bo Reicke zum Er-

gebnis: „Somit lässt sich die Geburt Jesu am besten in die letzte Zeit des Herodes 

datieren.“ (3) „Tatsächlich geboren wurde Jesus nach heutiger Rechnung vier bis 

sieben Jahre vor seiner vermeintlichen Geburt“, heißt es in einem kurzen Aufsatz 

im Evangelischen Gemeindeblatt für Württemberg (51/52/2020 vom 20. Dezem-

ber 2020, S. 7, st). 

 

Die Quellenlage erlaubt offensichtlich nur eine recht vage Datierung. Zum Ge-

burtsjahr Jesu sagt sie offensichtlich nichts Genaueres aus, wiewohl es auch 

Überlegungen gibt, die Volkszählung sei 7 v. Chr. gewesen, was sich aber am 

Ehesten von astronomischen Beobachtungen und Berechnungen unserer Tage 



Das Weihnachtsfest 33 
 

 

herleiten lässt. Nun aber ist man daran gegangen, nachzuforschen, ob sich auf-

grund des Sterns, den die Weisen aus dem Morgenland gesehen haben, doch Ge-

naueres sagen lässt. Und in der Tat scheint man so, wenn man nicht, wie Theo-

logen und Geisteswissenschaftler dies schon taten, annimmt, Matthäus habe sich 

die Geschichte mit dem Stern nur ausgedacht, (4) weiterzukommen. Den „Stern“, 

den sie in ihrer Heimat gesehen haben, hat es gegeben. Es dürfte sich um eine 

mehrfache Konjunktion, ein wiederholtes Zusammentreffen von Jupiter und Sa-

turn im Jahr 7 v. Chr. gehandelt haben. (5) Die Magier glaubten an einen Zusam-

menhang des Sterns von Bethlehem mit den Entwicklungen der jüdischen Ge-

schichte und fanden so zum Jesuskind in Bethlehem.  

 

C. Zuerst gefeiert – am 6. Januar 
 

So war denn auch nicht ein Datum, bezüglich dessen in den ersten Jahrhunderten 

völlige Indifferenz und Desinteresse der (frühen) Kirche herrschten, ausschlag-

gebend, das Erscheinen Christi auf Erden zu feiern, sondern ein dogmati-

sches/theologisches Interesse. Jedoch empfanden es die frühen Christen nicht al-

lein als Mangel, das Geburtsdatum Jesu nicht zu kennen, sondern auch sein Er-

scheinen auf Erden zu feiern, zählten in der alten Kirche doch vor allem Tod und 

Auferstehung Jesu. Jeder „Herrentag“ (Offenbarung 1,10 „Tag des Herrn“) 

wurde als Auferstehung des „Herrn“ Christus gefeiert. Später war Ostern mit 

seinem Festzyklus zum Gedächtnis von Tod und Auferstehung Christi wichtig. 

Apostel- und Märtyrertage wurden anlässlich von deren Tod begangen. Origenes 

(185-254) wandte sich gegen den Brauch, Geburtstage zu feiern, da dies heid-

nisch sei und nach der Bibel nur Heiden und Gottlose ihre Geburtstage feierten 

und nannte dabei Pharao und Herodes. 

Und doch konnte es bei dieser ablehnenden, indifferenten Haltung der Kirche 

nicht länger bleiben. Schließlich ist Jesus doch der Erlöser der Menschheit und 

deshalb mit Aposteln und Märtyrern überhaupt nicht zu vergleichen. Sein Eintritt 

in die Welt ist doch nach drei Evangelien (Matthäus, Lukas, Johannes) ein un-

vergleichliches Heilsereignis. Gerade die Heilstat Christi, sein Tod zur Sühne für 

die Sünden der Menschen und seine Auferstehung als Zeichen der Überwindung 

des Todes, rückten auch seine Geburt in den Blick. Vor allem orientalische Chris-

ten reflektierten das Mysterium des Eintretens Gottes in die Welt. Das konnte auf 

unterschiedliche Weise geschehen. Der Adoptianismus nahm an, Jesus sei erst 

zum Sohn Gottes bei seiner Taufe geworden. Die Kirche hat diese Ansicht als 

Häresie abgelehnt. Gott ist in dem historischen Menschen Jesus erschienen. Mit 

der Geburt tritt der göttliche Logos in die Welt ein. Wie Clemens von Alexand-

rien (+ vor 215) überliefert, haben Anhänger des Basilides (6), einem Gnostiker 

aus Alexandrien, die der häretischen Ansicht waren, der göttliche Christus sei 

erst bei der Taufe Jesu auf Erden erschienen, am 6. oder 10. Januar die Taufe 

Jesu gefeiert. Bei diesen Häretikern findet sich der indirekte Ursprung des Weih-

nachtsfestes. Das Fest der Taufe Jesu hieß denn auch Epiphania aufgrund dessen, 

dass der göttliche Christus erst bei Jesu Taufe auf Erden erschienen sei. Die 

Schüler des Basilides feierten Anfang Januar das Mysterium des Eintritts Jesu in 

die irdische Welt. Um die Geburt Jesu ging es dabei nicht, da ihr Gnostiker keine 



34 Walter Rominger 

  
Bedeutung zuschreiben. 

Für ein derartiges Datum der Taufe Jesu geben die Berichte in den Evangelien 

nichts her. Aber am 6. Januar wurde von Heiden ein Dionysosfest gefeiert, wel-

ches mit der Zunahme der Tage in Verbindung stand. Das Wasser des Nils soll 

in der Nacht zum 6. Januar besondere Wunderkraft haben. Basilides Schüler 

wählten für das Tauffest Christi den 6. Januar, weil sie den Heiden gegenüber 

damit zum Ausdruck bringen wollten, das wahre göttliche Wesen, das auf Erden 

erschienen sei, sei Christus, der bei seiner Taufe im Jordan auf der Erde erschie-

nen sei, als die Stimme aus dem Himmel kam: Du bist mein lieber Sohn. 

Im Osten bürgerte sich das Tauffest der Schüler des Basilides ein. Die Taufe Jesu 

wurde zuerst als „Erscheinen“ Christi gefeiert, als seine Epiphania. Als Erschei-

nen Christi wurde in der Kirche nicht wie in häretischen Kreisen die Taufe Jesu, 

sondern in Übereinstimmung mit den Geburtsgeschichten der Evangelien, die 

Geburt Jesu gesehen. So verband in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts 

die Kirche beim Feiern der Epiphania Taufe und Geburt Christi. Zum ursprüng-

lichen Tauffest kam die Feier der Geburt dazu. Wohl feierten Christen in der 

Nacht vom 5. auf den 6. Januar die Geburt Christi und anschließend am 6. Januar 

seine Taufe. Die Geburt Christi feierte man zuerst im Osten, wiewohl vor allem 

die Taufe Jesu, jedenfalls bevor Christi Geburt am 25. Dezember gefiert wurde. 

Als sich das Fest der Epiphanie auch im Westen ausbreitete, brachte man dieses 

mit dem Besuch der Weisen in Verbindung (Matthäus 2). 

 

Von Beginn des vierten Jahrhunderts ist ein Papyrus aus Ägypten für einen 

christlichen Chor bekannt, aus dessen Inhalt und einer Notiz auf der Rückseite 

hervorgeht, dass es um das Epiphaniasfest vom 5. auf den 6. Januar geht. Da 

feierten diese Christen das Gedächtnis der Taufe Jesu im Jordan. Der Papyrus 

enthält den Teil, der die Geburt Jesu feiert. Auf diesem Papyrus steht die älteste 

bekannte Weihnachtsliturgie. Damals feierte man Weihnachten noch in der 

Nacht vom 5. auf den 6. Januar.  

 

Der Chor antwortet auf die Verlesung von Geburt Jesu, der Flucht nach Ägypten 

und Rückkehr nach Nazareth mit einem griechischen Hymnus. Dieser ist auf dem 

Papyrus abgedruckt und lautet: 

Geboren zu Nazareth 

Erzogen in Nazareth 

Gewohnt in Galiläa. 

 

Der Priester verlas den Besuch der Weisen aus dem Matthäusevangelium, worauf 

der Chor antwortete: 

Wir haben gesehen ein Zeichen vom Himmel, 

den leuchtenden Stern. 

Der Priester verlas die Weihnachtsgeschichte nach Lukas 2. Der Chor antwor-

tete, indem er diese Gedanken aufnahm: 

Hirten auf dem Felde weinend erstaunten, 

fielen auf die Knie und sangen: Ehre dem Vater. 

Halleluja. 



Das Weihnachtsfest 35 
 

 

Ehre dem Sohn und dem Heiligen Geist. 

Halleluja. Halleluja. Halleluja. (7) 

 

Wurde auch noch an andere Erscheinungen Jesu in Wundern vor der Welt ge-

dacht, etwa an das Weinwunder bei der Hochzeit zu Kana (Johannes 2,1-11) und 

an Speisungswunder, so kommt immer auch der Stern vor, der den Weisen den 

Weg zum Jesuskind wies. Einzig dies hat sich als Fest der „(heiligen) drei Kö-

nige“ von dem reichhaltigen Epiphanienfest vom 6. Januar erhalten. 

Ephrem der Syrer (8) bezeichnet das Fest vom 6. Januar als erhabenstes unter 

den christlichen Festen. Jedes Haus sei mit Kränzen geschmückt gewesen. (9) In 

der ganzen Kirche habe eine ungeheure Freude geherrscht. Selbst die Mauern 

des Kirchengebäudes schienen zu jubilieren; die Kinder sprächen nur Worte der 

Freude. „Die Nacht ist da, die Nacht, die dem Weltall den Frieden geschenkt hat! 

Wer möchte schlafen in dieser Nacht, wo das ganze All wach ist!“ (10) Dann 

feierten die Christen die Geburt, die Anbetung der Hirten, das Erscheinen des 

Sterns und tags darauf die Anbetung der Weisen und die Taufe Jesu im Jordan.  

 

Ein Hymnus Ephrems verbindet die verschiedenen Elemente des Epiphanienfes-

tes und zeigt die bereits bestehende Zusammenschau von Taufe und Geburt 

Christi: 

Die ganze Schöpfung verkündet’s. 

Die Magier verkünden’s. 

Der Stern verkündet es: 

Sehet, der Sohn des Königs ist da! 

Der Himmel öffnet sich, 

Die Jordangewässer schäumen, 

Die Taube erscheint: 

Das ist mein lieber Sohn! (11) 

 

Zum Epiphanienfest, das in Palästina noch lange gefeiert wurde, liegt ein Bericht 

der adligen Pilgerin Aetheria vor, die drei Jahre in Palästina lebte. Geradezu mit 

Überschwang berichtet sie von diesem herrlichen Fest, dem wunderbaren Ge-

sang und den vielen Christen, die zugegen waren. Oscar Cullmann fasst dies so 

zusammen: „Sie erzählt, wie sich alle in der Nacht vom 5. auf den 6. Januar mit 

dem Bischof in festlichem Zuge nach Bethlehem begeben, um dort einen nächt-

lichen Gottesdienst in der Höhle zu feiern, die als die Geburtshöhle Jesu angege-

ben wurde. Vor Tagesanbruch begibt sich der ganze Zug nach Jerusalem unter 

Absingen von Hymnen zu Ehren Christi, der zur Welt gekommen ist. In der Mor-

gendämmerung des 6. Januars kommt man in Jerusalem an, geht zur Auferste-

hungskirche, deren Inneres in einem unglaublichen Lichterglanz von Tausenden 

von Kerzen erstrahlt. Man singt dort Psalmen, und der Priester spricht Gebete. 

Dann ziehen sich alle zurück, um während einiger Stunden zu ruhen. Gegen Mit-

tag begibt man sich nochmals zur Auferstehungskirche. Um Mittag ist der erste 

Teil des Festes beendet, und am Abend beginnt dann der zweite Teil in neuer 

Pracht.“ (12) 

 



36 Walter Rominger 

  
In den drei erwähnten Quellen kommt dem Licht große Bedeutung zu; und schon 

im Neuen Testament ist von Christus als dem Licht die Rede, das in die Welt 

kommt (Johannes 1,4f.7-9). Gerade diese Lichtsymbolik dürfte dazu beigetragen 

haben, dass der 6. Januar ausgewählt wurde, da bereits im Heidentum das Zu-

nehmen der Tage erkannt und als Geburt Äons gefeiert wurde. Doch hat dieses 

heidnische Fest wohl kaum die christliche Feier am 6. Januar ausgelöst. Schließ-

lich ist der Gedanke, Christus sei das Licht, das die Finsternis vertreibt, urchrist-

lich und im Neuen Testament verankert. Im altkirchlichen Epiphanienfest vom 

5. und 6. Januar ist das Weihnachtsfest in seiner liturgischen Gestaltung schon 

enthalten, gleichgültig, dass sich damit Gedanken über die Weisen und die Hoch-

zeit zu Kana verbunden haben. Die Frage nach dem Geburtsdatum spielte bei der 

Feier am 6. Januar keine Rolle. Doch weil diese Frage dringlicher erschien, setzte 

sich schließlich der 25. Dezember als Datum für das Geburtsfest im Laufe des 

vierten Jahrhunderts durch. 

 

D. Wie es zum 25. Dezember kam und dieser Tag sich durchge-

setzt hat 
 

Termin, Ort und Anlass des besonderen Geburtsfestes am 25. Dezember ist noch 

nicht abschließend geklärt. Naheliegend ist, dass es zwischen 325 und 354 in 

Rom entstanden ist. H. Usener (Das Weihnachtsfest, 2. Auflage 1911) vertritt die 

Ansicht, der 25. Dezember sei in Rom für das Jahr 336 bezeugt, während L. Du-

chesne (Les origines du culte chrétien, 5. Auflage 1920) der Ansicht ist, es sei 

erst 354 in Rom gefeiert worden. Nach der Chronologie des Philocalus erscheint 

beides möglich. (13) 

Von Osten war wahrscheinlich das ältere Epiphanienfest in den Westen gekom-

men und so auch nach Rom. 336 ist, so Oscar Cullmann, der 25. Dezember in 

Rom gefeiert worden. Dann müsste er bereits unter Constantin dem Großen ge-

feiert worden sein (ebd., S. 32). Später hat sich das am 25. Dezember gefeierte 

Weihnachtsfest nicht nur im Westen, sondern auch im Osten ausgebreitet. Dazu 

gibt es historische Dokumente. In Konstantinopel 379 (Gregor von Nazianz), in 

Kappadozien 382 (Gregor von Nyssa), in Antiochien 388 (Chrysostomos); lang-

samer verlief die Entwicklung in Ägypten und in Palästina (vgl. dazu ausführli-

cher am Ende des Kapitels). Kaiser Justin II. (565-578) ordnete Weihnachten für 

das Römische Reich an.  

Die Folge davon war, dass Weihnachten zum Hauptfest der Kirche wurde – im 

Westen noch mehr als im Osten. Daran hat sich bis heute nichts geändert, wie-

wohl, was sich noch zeigen wird, das Fest mehr und mehr säkularisiert wird. 

Vielleicht eignet es sich dazu ganz einfach besser als Ostern und Pfingsten. 

 

Doch zurück zur Frage, weshalb der 25. Dezember als Geburtsfest Christi gefei-

ert wurde, das vom Epiphanienfest unterschieden wurde. Zum 25. Dezember 

führten Berechnungen, die es unter anderen gab, kaum. Es geht letztlich nicht um 

eine historische, sondern um eine dogmatische Entscheidung. Das Fest der Ge-

burt Christi setzte sich rasch durch – aus dogmatischen Gründen. 

Zum einen wurden zu Beginn des vierten Jahrhunderts christologische Fragen 



Das Weihnachtsfest 37 
 

 

wie die Zwei-Naturen-Lehre Christi bedacht; zum andern kam dem 25. Dezem-

ber im Heidentum als Festtag für den Sonnengott Bedeutung zu und war es nach 

Ansicht mancher Theologen eventuell das Anliegen Kaiser Constantins, bewusst 

einen Synkretismus zwischen Sonnen- und Christuskult herzustellen. 

 

Auch für sich ließ Constantin das möglicherweise in der Schwebe und ließ sich 

erst auf dem Totenbett taufen, wiewohl dies damals durchaus - zumindest für 

Herrscherpersönlichkeiten - üblich war. Auf dem Konzil zu Nicäa 325 wurde die 

Wesenseinheit Jesu mit Gott dogmatisiert. Damit wurde die Ansicht abgewiesen, 

bei der Geburt Jesu sei nicht Gott selbst Mensch geworden. So war nicht allein 

der Arianismus abgewiesen, sondern ebenso alle anderen abweichenden Erklä-

rungen für irrig erklärt worden, auch der so genannte Adoptianismus, demzu-

folge Jesus erst bei der Taufe von Gott dem Vater als Sohn adoptiert worden 

wäre. Da der römischen Kirche, die bislang immer im Schatten der Ostkirche 

stand, hier eine besondere Rolle zukam, ist es wenig verwunderlich, dass sie, nun 

mit mehr Selbstbewusstsein als bisher, dann auch das Weihnachtsfest am 25. De-

zember verbreitet wissen wollte. 

 

Die Konzilsentscheidungen, Jesus sei wesenseins mit Gott, und mit ihm sei des-

halb mit der Geburt Gott selbst erschienen, führte, wenn auch zunächst noch un-

abhängig vom Datum, zur Verbreitung einer Geburtstagsfeier Christi. Zudem er-

schien von den dogmatischen Entscheidungen des Konzils aus die Verbindung 

des Geburtsfestes mit dem Tauffest nicht länger hinnehmbar, da sich die ortho-

doxe Kirchenlehre in aller Deutlichkeit von anderen Lehren, insbesondere dem 

Adoptianismus unterscheiden musste. Da Orthodoxie nicht mit Häresie verbun-

den sein konnte, sollte der Geburtstag Jesu mit einem besonderen Fest begangen 

werden und dieses, sofern das ältere Epiphanienfest gefeiert wurde, von diesem 

gelöst sein. Ein besonderes Datum musste dafür gefunden werden. 

 

Eine Tradition bestand nicht, so musste der Termin anders gefunden werden. Als 

eine Möglichkeit wird eine theologisch-heilsgeschichtliche Konstruktion ange-

führt. Der 25. März, das Frühlingsäquinoptium (Frühlings-Tag-und-Nacht-Glei-

che) wurde als der erste Schöpfungstag angesehen, ebenso als Tag der Empfäng-

nis und auch als Todestag Jesu. Davon ausgehend ergibt sich als Geburtstag Jesu 

der 25. Dezember (vgl. dazu bereits B.). Diese heilsgeschichtliche Konstruktion 

vertritt Julius Africanus in seiner Chronographie von 221 und ähnlich Hippolyt 

in seinem Danielkommentar. Joachim Beckmann hält dies für die „historisch 

wahrscheinliche Entstehung des 25. 12. als Termin der Geburt Christi“. (14) 

Frank C. Senn spricht sich gegen eine Herleitung aus der römischen Tradition 

aus: „Die Annahme, dass die Feier der Geburt Christi das Natale Solis invicti 

verdrängen sollte, das Kaiser Marc Aurel (161-180) am 25. Dezember 174 zu 

Ehren des syrischen Sonnengottes Emera eingeführt hatte, ist weniger wahr-

scheinlich als die Herleitung aus der Tradition, am 25. März sowohl die Emp-

fängnis (Verkündigung des Herrn) als auch den Tod Christi zu feiern.“ (15) Da-

neben werden freilich auch andere Erklärungen angeführt. Außer der Möglich-

keit, es handle sich um die christliche Umbenennung des römischen 



38 Walter Rominger 

  
Sonnwendtages Dies invicti solis, der Joachim Beckmann noch eine Plausibilität 

zubilligt, „kommen“ für ihn „alle anderen Erklärungen, die schon versucht wur-

den, z. B. Anlehnung an ein römisches (Saturnalien), germanisches (Wintersonn-

wende) oder jüdisches (Tempelweihe) Fest, […] ernsthaft nicht in Betracht“. 

Thomas Gandow vertritt indes die Ansicht, das Weihnachtsfest ließe sich vom 

Tempelweihfest (Chanuka-Fest) herleiten. Jedoch spricht sich Oscar Cullmann 

für die Herleitung aus dem Mithraskult aus, wobei dieser bereits vor dessen Ein-

führung die römischen Kaiser dem „Sol invictus“, dem „unbesiegbaren Sonnen-

gott“ Tempel errichtet hätten. (16)  

 

Die im Römischen Reich weit verbreitete Mithrasreligion hatte einen Sonnen-

kult, der am 25. Dezember den Tag der Winter-Sonnenwende als sein Hauptfest 

beging. Für die Christen lag dieser Tag als Geburtstag Christi deshalb nahe, weil 

das Neue Testament Christus als „das Licht, das in der Finsternis scheint“ (Jo-

hannes 1,5) bezeichnet. Er drängte sich als Datum für die selbständige Feier der 

Geburt Christi auf, weil das Heidentum das Licht feierte. Am 25. Dezember wur-

den im dritten Jahrhundert feierliche Spiele zur Ehre der neu aufsteigenden Sie-

gerin Sonne gefeiert. In diesem Jahrhundert konnte der Mithraskult zur Konkur-

renz für das Christentum werden. 

 

Es war gerade die römische Kirche, die ihr eigenes Lichtfest, das Fest der Geburt 

Christi dem heidnischen Naturkult entgegenstellte. Hatte nicht der greise Simeon 

in seinem Lobgesang das Jesuskind als „das Licht, die die Völker/Heiden er-

leuchten wird“ (Lukas 2,32) gepriesen? Maleachi 4,1: „Aufgehen wird euch die 

Sonne der Gerechtigkeit“ wurde als Weissagung auf Christus verstanden. Bi-

schof Ambrosius von Mailand sagte in einer Predigt: „Christus ist unsere neue 

Sonne.“ Augustinus rief die Christen dazu auf, nicht wie die Heiden die Sonne 

anzubeten, sondern den, der diese erschaffen hat. Papst Leo der Große (Papst von 

440-461) tadelte noch den schlechten Glauben derer, die Weihnachten wegen der 

Geburt der Sonne und nicht wegen der Geburt Christi feiern. Daran zeigt sich, 

dass die Christen bei der Festlegung der Geburt Christi auf den 25. Dezember 

darum wussten, welch große Bedeutung dieser Tag im Heidentum dieser Zeit 

zukam. 

 

Wie stark Kaiser Constantin der Große daran beteiligt war, dürfte mit davon ab-

hängen, für wie stark bei ihm der Versuch einer Synthese von Sonnenkult und 

Christuskult angenommen wird. Oscar Cullmann meint: „Es darf wohl heute 

[1947] als ausgemacht gelten, dass Constantin weniger Christ als bewusster 

‚Synkretist‘ gewesen ist, d. h., dass er eine Synthese zwischen dem Christentum 

und den wertvollen Elementen des Heidentums erstrebte.“ (17) Cullmann scheint 

hier in der Tradition Karl Barths und seiner Schüler zu stehen, die eine negative 

Beurteilung Constantins vornehmen. Doch gibt es in neuerer Zeit auch weitaus 

positivere Wertungen. Gerhard Ruhbach kommt in seiner im Wesentlichen posi-

tiven Würdigung, in welcher er die guten Entscheidungen und Taten Constantins 

benennt, zum Ergebnis: „K. hat eine Religionswende größten Ausmaßes im Rö-

mischen Reich ausgelöst und auch die menschliche und polit. Kraft gehabt, den 



Das Weihnachtsfest 39 
 

 

neuen Weg zu gehen und durchzuhalten. Obwohl er sich, damaliger Sitte ent-

sprechend, erst auf dem Totenbett taufen ließ, sollte an seiner Entscheidung für 

den christl. Glauben kein Zweifel bestehen.“ (18) 

Wie dem auch sei. Das Christentum war am meisten begünstigt.  

 

Ob Constantin dabei die Absicht verfolgte, damit das Reich am besten einen zu 

können und mit einem durch das Christentum vorgegebenen Rahmen Synkretis-

mus betreiben zu können? Legt seine unterlassene Bekämpfung des Heidentums 

nahe, dass er sein Heidentum bis zu seinem Tode nicht aufgab? Er mag eine Re-

form des Heidentums angestrebt haben, worauf die von ihm veranlasste Beseiti-

gung heidnischer Orakel, privater Opferkulte und unsittlicher Tempelkulte hin-

weisen könnten. Er habe jedoch weiterhin den Sonnenkult gefördert und sich auf 

zwei Statuen im Strahlenglanz darstellen lassen; am Sockel sei die Inschrift an-

gebracht: „Dem Constantin, dem gleich Helios Leuchtenden“. Wollte Constantin 

Sonnenkult und Christenkult durch die Christus-Sonnensymbolik vereinen? Os-

car Cullmann nimmt dies an. (19) Als Begründung dafür gibt er an: Constantin 

habe 321 den christlichen Herrentag als staatlichen wöchentlichen Ruhetag ein-

geführt, da dieser mit dem Tag, der dem Sonnengott geweiht war, zusammenge-

fallen sei. Die Erfindung Constantins war dies indes nicht. Denn seit Mitte des 

zweiten Jahrhunderts ist die Bezeichnung „Sonntag“ für den „Herrentag“ be-

kannt. Damit war das Gedenken an die Auferstehung Christi mit der Sonnensym-

bolik verbunden. Somit konnte Constantin auf eine bereits bestehende Tradition 

zurückgreifen. Er erklärte den christlichen Sonntag zum gesetzlichen Feiertag 

mit der Absicht, den heidnischen Sonnenkult in verchristlichter Form im Chris-

tenkult aufzunehmen. (20) Doch wird mit derartigen Ansichten der ansonsten so 

verdienstvolle Basler Neutestamentler Oscar Cullmann nicht spekulativ? Wer 

will denn die Gedanken Constantins lesen – und das dazuhin nach weit über 1500 

Jahren? 

 

In Analogie zum Sonntag habe Constantin oder sei es zumindest unter dessen 

Einfluss dazu gekommen, das Geburtsfest Christi auf den 25. Dezember gelegt. 

„So wie mit dem Sonntag die Auferstehung Christi, so wurde nun mit dem 25. 

Dezember seine Geburt mit der Sonne in Zusammenhang gebracht.“ (21) 

Das heidnische Fest sei in manchen Bräuchen auf das Christfest übergegangen. 

Ermahnungen Augustins und später Papst Leos des Großen ließen sich von daher 

erklären. Das heidnische Fest für den „unbesiegbaren Sonnengott“ sei nicht ein-

fach verschwunden, sondern habe sich in manchen Bräuchen gehalten, die dann 

auf das Christentum übergingen. Aus der Missionsgeschichte ist indes auch be-

kannt, wenn Heiden zum Glauben an Christus kommen, dass sich dann bei ihnen 

gerade heidnisches Brauchtum noch hält. Da bleiben Eierschalen. Auch Juden-

christen halten noch an so manchem jüdischen Brauch fest. Wohl dürfte sich der 

Einfluss des Heidentums auf das christliche Weihnachtsfest im dogmatischen 

nicht niedergeschlagen haben, schon eher in den Weihnachtssitten. Christen zün-

deten, so ein syrischer Theologe, an diesem Tag Feuer an. Unabhängig vom 25. 

Dezember ist die Überzeugung, dass Christus das Licht der Welt ist. Diese ist 

schon vorhanden, als der 6. Januar gefeiert wurde und auch bereits, als es noch 



40 Walter Rominger 

  
kein Fest gab (vgl. etwa schon Lukas 2,32). 

 

Der Sieg des Weihnachtsfestes veränderte das Epiphaniasfest, drängte dieses zu-

rück und verdrängte dieses teilweise sogar. 

Von Rom aus setzte sich das am 25. Dezember gefeierte, vom Epiphanientag 

unabhängige Weihnachtsfest auch im Osten durch, wiewohl dieser Vorstoß 

Roms auch auf Widerstand stieß. Wahrscheinlich ist damit die westliche Kirche 

erstmals bedeutungsvoll geworden. Vordem stand sie immer im Schatten des Os-

tens, wo die entscheidenden theologischen Weichenstellungen geschahen.  

 

Manche orientalischen Kirchen hielten sich daran, das Geburtsfest Christi wei-

terhin als Epiphanienfest am 5./6. Januar zu begehen. Wohl seit 375 versuchte 

die römische Kirche zehn Jahre lang in Antiochien den 25. Dezember durchzu-

setzen. Und es bedurfte des großen Predigers Chrysostomos (354-407), dass sich 

auch in Antiochien die Feier am 25. Dezember durchsetzen konnte. In seiner be-

rühmten Weihnachtspredigt vom 20. Dezember 386 bat er seine Zuhörer ein-

dringlich, doch am 25. Dezember zu erscheinen, um Christi Geburt, „die Mutter-

stätte aller Feste“ zu feiern, dieses Fest, „das vor allem am meisten Ehrfurcht und 

Schauer erregt“. Ein jeder solle „sein Haus leer machen, auf dass wir unseren 

Herrn in der Krippe liegen sehen, in Windeln gewickelt, diesen Schauer erregen-

den und wunderbaren Anblick“. (22) Chrysostomus war erfolgreich. Viele folg-

ten seiner dringlichen Einladung. In seiner Predigt wollte Chrysostomus die 

Gläubigen davon überzeugen, dass am 25. Dezember die Geburt Christi zu feiern 

sei, weil Christus tatsächlich an diesem Tag geboren sei. Er berief sich dazu auf 

vermeintliche römische Akten und erging sich, wie andere bereits vor ihm, in 

Berechnungen. Hatte vordem das historische Datum der Geburt lediglich eine 

marginale Rolle gespielt, gewann dieses, um den 25. Dezember durchsetzen zu 

können, nun große Bedeutung. Chrysostomus konnte das Fest der Geburt Christi 

am 25. Dezember durchsetzen. 

 

Gregor von Nazianz, einer der drei großen Kapadozier, der ganz entschieden die 

Gottheit Christi vertrat, sorgte mit dafür, dass in Konstantinopel bereits 379 der 

25. Dezember als Geburtstag Christi gefeiert wurde. Wohl weil er so entschieden 

die Gottheit Christi vertrat, machte er sich auch für den 25. Dezember als Ge-

burtstag Christi stark. In Ägypten kam es nicht so schnell zur Übernahme des 25. 

Dezembers als Geburtstag Christi. Die Christen in Jerusalem wollten nicht, dass 

der Hauptinhalt des Epiphanienfestes auf ein neues Fest überging. Selbst Hiero-

nymus (340/50-420), der Kirchenvater der Westkirche, kam gegen den Wider-

stand nicht an, der damit begründet wurde, im Heiligen Land kenne man die Tra-

dition besser als im entfernten Westen. 

Immer mehr trat die Datumsfrage, die in der frühen Christenheit so gut wie keine 

Beachtung fand, hervor. Die einen wollten den 6. Januar als Geburtstag Jesu be-

weisen, die anderen den 25. Dezember. 

 

Am 25. Dezember feiern Weihnachten die römisch-katholische(n) und protes-

tantischen Kirchen, die (chalchedonensisch-)orthodoxen Kirchen 



Das Weihnachtsfest 41 
 

 

Konstantinopels, Alexandriens, Antiochiens, Rumäniens, Cyperns, Griechen-

lands, Finnlands, sowie diejenigen der Diaspora. Am 6. Januar halten von den 

(chalcedonensisch-)orthodoxen Kirchen diejenigen Jerusalems, Russlands, Ser-

biens, Bulgariens, Georgiens, Polens und Tschecho-Slowakiens, von den nicht-

chalcedonensischen orthodoxen Kirchen die Äthiopische, die koptische, die 

syro-jakobitische und die indische fest, während die armenische am 18./19. Ja-

nuar feiert. (23) 

 

E. Zusammenfassung 
Weder der 25. Dezember noch der 6. Januar bzw. der 18./19. Januar sind das 

historisch gesicherte Datum der Geburt Christi. Nimmt man die Angaben des 

Lukasevangeliums (Lukas 2,8: „Und es waren Hirten auf dem Felde bei den Hür-

den, …“), so scheiden diese Datumsangaben aus, da zu der Zeit die Herden nicht 

auf den Feldern sind, die Kirche feiert nicht ein Datum, sondern dass Gott in 

Christus auf der Erde erschienen ist. Wie es dazu kam, dass sich zuerst der 6. 

Januar und dann mehr und mehr der 25. Dezember herausbildeten (wobei man-

che Kirchen bis heute beim 6. Januar blieben), das konnte im voranstehenden 

aufgezeigt werden. 

 

Wurden im vierten Jahrhundert auch die Datumsberechnungen zur Durchsetzung 

des Weihnachtsfestes am 25. Dezember zunehmend wichtig, wobei es solche be-

reits in früheren Zeiten gab, ohne dass sie große Beachtung gefunden haben, so 

erweist sich die Konfrontation mit dem Heidentum als wichtiger. Die Römer fei-

erten am 25. Dezember den Natalis Solis Invicti, den „Geburtstag der unbesieg-

ten Sonne“. Gegen diesen heidnischen Sonnenkult stellte die Kirche das Fest der 

Natalis Christi, der Sonne der Gerechtigkeit (Maleachi 3,20), des Lichtes der 

Welt (Johannes 8,12). (24) 

Ein weiteres Motiv, welches auf eine Feier der Geburt Christi hindrängte und 

Weihnachten zu einem der drei Hauptfeste der Christenheit werden ließ, liegt in 

der Diskussion und den Auseinandersetzungen um die Person Christi im vierten 

Jahrhundert. Ist Jesus wesenseins mit Gott? Auf dem Konzil zu Nicäa wurde 325 

in Übereinstimmung mit dem Neuen Testament (etwa Johannes 20,28) die we-

senhafte Einheit bzw. Gleichheit (Homousia) von Gott-Vater und Sohn bekannt. 

(25) 

 

F. Die Feier des Christfestes 
Das Erscheinen Gottes in Christus, diese Erniedrigung (Kondeszendenz Gottes) 

ins menschliche Fleisch im Krippenkind Jesus (und später im Schmerzensmann 

am Kreuz), will freilich würdevoll begangen werden. Deshalb ist es nicht einmal 

verwunderlich, wenn diesem großen Fest, wie dies auch für die Zeit vor Ostern 

geschah, eine Zeit der Vorbereitung, eine Bußzeit vorangestellt wurde. 

a. Adventszeit 
In Spanien und Gallien entwickelte sich eine Zeit der Vorbereitung auf Weih-

nachten. Diese wurde Advent genannt. Fastenvorschriften des Bischofs Perpe-

tuus von Tours (+ 490) verpflichteten zu drei Fastentagen pro Woche vom Mar-

tinstag (11. 11.) bis Weihnachten. Dieses „Martinsfasten“ war in Wirklichkeit 



42 Walter Rominger 

  
eine 40-tägige Fastenzeit, die der Vorbereitung auf die Taufe am Epiphanias 

diente. Weil dies eine Bußzeit war, entfielen Gloria und Halleluja in der Messe. 

Als Zeichen der Wiederkunft Christi zum Gericht trugen die Liturgen violette 

Gewänder. In Rom entwickelte sich eine zweiwöchige Vorbereitungszeit, die 

von der Verkündigung ausging und sich auf die historische Geburt Jesu kon-

zentrierte. Durch Zusammenfügung dieser beiden westlichen Traditionen ergab 

sich eine vierwöchige Adventszeit, die die Wiederkunft, das Wirken Johannes 

des Täufers und die Verkündigung des Herrn kombiniert. In der römischen Li-

turgie entfiel das Halleluja im Advent nie. Neue liturgische Reformen betonen 

mehr die Hoffnung als die Buße. (26) 

 

b. Feier des Christfestes 
Jahrhundertelang begann mit Weihnachten das Kirchenjahr. Auch Martin Luther 

hat sich dafür ausgesprochen. Liturgiegeschichtliche Besonderheit von Weih-

nachten ist, dass Weihnachten drei Märtyrerfeste als so genannte Begleitfeste 

enthält: den Stephanustag am 26. Dezember, den Tag des Apostels und Evange-

listen Johannes am 27. Dezember und den Tag der unschuldigen Kinder am 28. 

Dezember. 

Die Feier beginnt mit der Christvesper am Heiligen Abend. Diese ist, verglichen 

mit dem Gottesdienst am Christfest, überaus gut besucht. Häufig sind inzwischen 

auch Gottesdienste in der Christnacht, die auch zu später Stunde nicht selten noch 

gut besucht sind. In der abendländischen Kirche ist die Liturgie von Weihnachten 

reich entfaltet.  

Gängige Lesungen zu den Feiern zu Weihnachten sind: Lukas 2,1-14(20), Jesaja 

9,1-6, Johannes 1,1-8, Titus 2,11-14. 

Das Geheimnis der Menschwerdung Gottes wird in vielen Liedern besungen. 

Diese Lieder wirken auch über den Kirchenraum hinaus. In diesen Zusammen-

hang gehört auch das Weihnachtssingen (Quempas). Choräle und geistliche 

(Volks)Lieder zu Weihnachten gibt es in vielen Ländern und unterschiedlichen 

vom Christentum mitgeprägten Kulturen. Teilweise wurden deutsche Weih-

nachtslieder in andere Sprachen übersetzt („Stille Nacht“, am Ende des ersten 

Drittels des 19. Jahrhunderts entstanden, trat seinen Siegeszug an und schon bald 

gab es die englische Version „Silent Night“) als auch fremdsprachige ins Deut-

sche. Solche Lieder und genauso, und womöglich noch mehr, wirkt die geistliche 

Kirchenmusik von Heinrich Schütz, Georg Friedrich Händel („Messias“) und 

Hugo Distler, vor allem aber die sechs Kantaten des Weihnachtsoratoriums von 

Johann Sebastian Bach und spricht nicht allein kirchliche Insider an, sondern 

auch solche, die wohl „Klassikliebhaber“ sind, ansonsten aber der Kirche ent-

fremdet sein können. 

 

c. Einige konfessionelle Unterschiede und Besonderheiten 
Traditionell werden in der römisch-katholischen Kirche an Weihnachten drei 

Messen gefeiert: missa in nocte (Mitternacht), missa in aurora (früher Morgen), 

missa in die (am Tag). 

Die evangelische(n) Kirche(en) behielt(en) Weihnachten als eines ihrer Haupt-

feste bei. Die liturgische Gestaltung wurde zumeist vereinfacht, die Anzahl der 



Das Weihnachtsfest 43 
 

 

Feiertage meist auf zwei reduziert. Die Begleitfeste verschwanden – leider – oft 

vollständig, was für den Tag der unschuldigen Kinder (28. 12.) besonders bedau-

erlich ist. Durch ihre Kirchenmusik bereichert/bereichern die evangelische(n) 

Kirche(n) die Weihnachtsgottesdienste. 

 

Abkürzungen:  
EKL – Evangelisches Kirchenlexikon. Internationale theologische Enzyklopädie, vier Bände und ein 

Registerband, 3. Auflage, Neufassung, Göttingen 1986ff. 
ELThG – Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, drei Bände, Wuppertal 1992ff. 

RGG – Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religions-

wissenschaft, sechs Bände und ein Registerband, dritte, völlig neu bearbeitete Auflage, Tübingen 

1957ff. 

 

Anmerkungen: 
(1) ideaSpektrum-Spezial 8/2020, S. 14f., Beilage zu ideaSpektrum 48/2020. 

(2) Pseudo-Clementinen, ein frühchristlicher, unter dem Namen Clemens I. (Clemens Roma-

nus, derÜberlieferung nach dritter <Irenäus> bzw. zweiter <Tertullian> Nachfolger des Petrus) ver-
breiteter Apostelroman über die Missionsreisen des Petrus durch Palästina und Syrien. 

(3) Bo Reicke, neutestamentliche Zeitgeschichte, 3. verbesserte Auflage Berlin 1982, de-Gru-

yter Lehrbuch, Verlag Walter de Gruyter, S. 113; zum ganzen siehe S. 112f. 
(4) Der weltbekannte Physiker und überzeugte Christ, auch Prädikant der rheinischen Landes-

kirche, Heino Falcke hat in einem Interview davon berichtet, dies sei bei einer wissenschaftlichen 

Konferenz vorgekommen, bei der er zugegen war; in ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23. Dezember 
 2020, S. 20. 

(5) Armin Baum, Die Sterndeuter aus dem Morgenland, ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23. 

Dezember 2020, S. 22; so auch: Konradin Ferrari d’Occhieppo, Der Stern von Bethlehem in astro-
nomischer Sicht. Legende oder Tatsache, Gießen 2003, Brunnen-Verlag, TVG-Studien zur bibli-

schen Archäologie und Zeitgeschichte. 

(6) Basilides, gnostischer Lehrer in Alexandrien um 130/140, der die verschiedensten christli-
chen, jüdischen und philosophisch-kosmologischen Traditionen zu einem theologischen Weltbild 

verarbeitet hat. Basilidianer gab es sicher noch im 4. Jahrhundert. 

(7) Zitiert nach: Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes und die Herkunft des 
Weihnachtsbaumes, 4. Auflage Stuttgart 1994 der Neuausgabe von 1990 (erste Ausgabe 1947 unter 

dem Titel „Weihnachten in der alten Kirche“), Quell Verlag, S. 26f. Diesem Büchlein von Oscar 

Cullmann verdanke ich viele Anregungen und Informationen. 
(8) Ephrem Syrus, 306-377, Diakon und Asket, Sohn christlicher Eltern. In seiner eigenen Kir-

che wurde er „der Große“ und „der Prophet der Syrer“ genannt. Er übte durch seine zahlreichen 

Kommentare zu biblischen Büchern, durch Lieder und Hymnen, in Versform gehaltene Abhand-lun-
gen zu Glaubensfragen und Widerlegung der Häretiker einen über Syrien weit hinausrei-chenden 

Einfluss aus. Im seiner rein syrischen, nicht gnostischen Theologie, hat er den Lehr-gehalt des Glau-

bens unbeeinflusst durch griechische Denkmethoden mit dichterischer Sprachkraft entfaltet. 
(9) Oscar Cullmann hält es für denkbar, dass dies „eine ferne Vorstufe zu unserem Tannen-

baum“ sein könnte, Oscar Cullmann, ebd., S. 27f. 

(10)  Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28. 
(11)  Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28. 

(12)  Oscar Cullmann, ebd., S. 29. 

(13)  Oscar Cullmann schließt sich H. Usener an, Cullmann, ebd., S. 10 und 32. Joachim Beck-
mann verweist darauf, dass von der Quellenlage sowohl 336 als auch 354 möglich ist, RGG³, VI, Sp. 

1565, Tübingen 1962, Mohr/Siebeck.  

(14)  RGG³, VI, Sp. 1564f. 
(15)  EKL³, IV, Sp. 1238f., Göttingen 1996, Vandenhoeck & Ruprecht. 

(16)  Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 34f. 

(17)  Oscar Cullmann, ebd., S. 36. 
(18)  Gerhard Ruhbach, Konstantin der Große, ELThG, II, S. 1158, Wuppertal 1993, R. Brock-

haus Verlag. 



44 Benjamin T. G. Mayes 

  
(19)  Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 37. 
(20)  Oscar Cullmann, ebd., S. 37f. 

(21)  Oscar Cullmann, ebd., S. 38.  
(22)  Zitiert nach Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfester, S. 40f. 

(23)  Siehe Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 42. 

(24)  ELThG, III, S. 2136, Artikel „Weihnachten“ von Albert Noordegraaf und Michael Herbst, 
Wuppertal 1994. 

(25)  Ebd., S. 2136. 

  (26)  EKL³, Sp. 1139, Artikel „Weihnachten“ von Frank C. Senn. 

 

 

 

UMSCHAU 
 
Benjamin T. G. Mayes: 

 

Das neue Gesangbuch der SELK: 
Eine „transozeanische Rezension“ 

 

Zum 1. Advent 2021 wurde das neue Evangelisch-Lutherische Kirchengesang-

buch (ELKG²) der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK) offi-

ziell eingeführt und inzwischen in den meisten Kirchgemeinden der SELK in Ge-

brauch genommen. 

Die jahrelange sehr gediegene Arbeit der Gesangbuchkommission wird allge-

mein wertgeschätzt und das neue Gesangbuch mit seinen vielen Facetten weithin 

gerne genutzt. Konstruktive kritische Stimmen zum neuen Gesangbuch gab es 

gleichwohl im Vorfeld und gibt es nach einem kompletten kirchenjahreszeitlichen 

Durchgang und mit entsprechender Gebrauchserfahrung innerhalb und auch 

außerhalb der SELK.  

 

Die Redaktion der Lutherischen Beiträge hat sich entschlossen, einen Beitrag 

des US-amerikanischen Professors für Historische Theologie am Concordia 

Theological Seminary (CTSFW) in Fort Wayne, Dr. Benjamin T. G. Mayes, der 

auch einen Abschluss in Musik an der Concordia University Nebraska erworben 

hat, in einer bearbeiteten und z.T. kommentierten Fassung abzudrucken. Der 

Originalbeitrag erschien im Januar 2023 deutsch- und englischsprachig zuerst 

im renommierten Internetblog „Gottesdienst“1.  

Prof. Mayes rezensiert das ELKG² als Glied der Lutherischen Kirche-Missouri-

synode, (LC-MS) der größten Schwesterkirche der SELK, und im kirchlich-theo-

logischen sowie gesellschaftlichen Kontext der USA. Gerade dieser kritische 

„Blick von außen“ erschien der Redaktion interessant für die Leserschaft der 

Lutherischen Beiträge.  

 

                                                      
1 https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1gqy2uhq9atfk4pc6; abger. 

13.04.23 

https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1gqy2uhq9atfk4pc6

