30 Walter Rominger

Walter Rominger:

Das Weihnachtsfest
Entstehung — Feier — Brauchtum

A.  Weihnachten — das spateste, aber popularste der christlichen
Hauptfeste

Neben Ostern und Pfingsten gehért Weihnachten zu den wichtigsten christlichen
Festen im (Kirchen-) Jahr. In sékularisierten Staaten der westlichen Welt kommt
ihm weitaus mehr Beachtung zu als den beiden anderen (kirchlichen) Hauptfes-
ten. Es wird als das schonste aller (kirchlichen) Feste empfunden. Selbst Nicht-
christen feiern es. Dabei ist das am 25. Dezember gefeierte Weihnachtsfest den
Christen der ersten drei Jahrhunderte unbekannt gewesen. Der 25. Dezember, der
spater dann so bedeutungsvoll und zum zentralen Datum der Kirche wurde, war
fiir die frihe Christenheit noch unbedeutend. Das Hauptfest der Christen war ur-
sprunglich Ostern. Da feierten sie den Auferstehungssieg Christi Uber den Tod.
Die Kirche der ersten drei Jahrhunderte war — nicht zu Unrecht — der Uberzeu-
gung, dass ein Datum der Geburt Christi nicht bekannt sei. Damit fand sie sich
zundchst wenigstens ab, wiewohl es durchaus schon Berechnungsversuche gab,
die aber individuell waren und als spekulativ gelten kdnnen, da die Evangelien,
die als einzige Quelle herangezogen werden konnten, zum Geburtstag Christi
keine Angaben machen.

Bevor die Geburt Christi am 25. Dezember gefeiert wurde, feierte man diese im
Osten (spater wohl auch im Westen) am 6. Januar. Die Bindung an einen be-
stimmten Tag war deshalb nicht von Bedeutung, weil die Kirche der ersten drei
Jahrhunderte davon ausging, das Geburtsdatum Christi nicht kennen zu kénnen.

B. Unbekannt — das Geburtsdatum Jesu

Die Geburtstage von Herrschern wurden im Rémischen Reich auch noch nach
deren Ableben gefeiert. Bei den Christen herrschte gegeniiber dem Feiern von
Geburtstagen gerade, weil die Heiden diese feierten, zunachst eine ablehnende
Haltung. Diese durfte bis zum vierten Jahrhundert bestanden haben. Origenes,
Clemens von Alexandrien, Arnobius Epiphanius hahmen eine solche ein. So war
schon allein deshalb das Geburtsdatum Jesu anfangs unwichtig. Erst spéter nah-
men Christen diese Sitte positiv auf und feierten die Geburt ihres Kyrios, wéh-
rend es in den ersten drei Jahrhunderten keinen Hinweis darauf gibt. Wichtiger
als Geburtstage waren ihnen Sterbetage, weil sie um die geradezu &onenwen-
dende Bedeutung von Tod und Auferstehung Christi wussten.

Von den Evangelienberichten aus lasst sich zum Geburtstag Jesu nichts sagen;
und diese sind die einzige Quelle. Lediglich die Angabe bei Lukas, wonach zur



Das Weihnachtsfest 31

Zeit der Geburt Jesu ,,Hirten auf dem Felde waren® (Lukas 2,8), 14sst eine ganz
grobe Angabe Uber die Jahreszeit seiner Geburt zu, da in Palastina die Hirten in
der Zeit von Marz/April bis November auf den Feldern sind. Damit kommen als
Zeit fur die Geburt Jesu Frihling, Sommer und Herbst in Betracht. Aufgrund
dessen scheidet der 25. Dezember aus, aber genauso der 6. Januar. Zu diesen
Feiertagen kam es auch aufgrund anderer Uberlegungen, wie sich zeigen wird.
Wéhrend Ostern und Pfingsten Vorbilder im Alten Testament haben, ist dies flr
Weihnachten sehr unsicher. Meist wird ein alttestamentliches Vorbild abgelehnt.
Anders urteilt der langjéhrige Beauftragte flr Sekten- und Weltanschauungsfra-
gen der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz
(ELKBO), Thomas Gandow, demzufolge das Weihnachtsfest sehr wohl vor-
christliche Urspriinge hat, wenn auch nicht heidnische, so doch judische, und
zwar das Chanukka-Fest. Dieses erinnert an die Weihe des Tempels in Jerusalem
und wird laut Gandow schon seit 164 v. Chr. am 25. Tag des neunten Monats
Kislev gefeiert. Da Jesus sich mit dem Tempel verglichen habe (Johannes 2,19),
liege nahe, dass die friihen Christen diese Anklange aufgenommen und das Da-
tum der Tempelweihe fiir das Geburtsfest ihres Erldsers tibernommen haben. (1)

Die fehlenden Angaben zur Geburt Christi fihrten Christen in antiker Zeit jedoch
dazu, das Geburtsdatum Jesu spekulativ zu erschlieen. Deren Ergebnisse hat die
alte Kirche nicht anerkannt. In einer Schrift von 243 wird als Geburtstag Jesu der
28. Mérz (berliefert. Grundlage dieser Berechnung ist die Friihjahrs-Tag-und-
Nacht-Gleiche nach dem rémischen Kalender am 25. Mérz. Der Verfasser geht
bei seiner Berechnung davon aus, Gott habe nach dem Schépfungsbericht Licht
und Finsternis getrennt. Licht und Finsternis machen seinen Uberlegungen zu-
folge zwei gleiche Teile aus. So kommt er dazu, der 25. Mérz sei der erste Schop-
fungstag. Am vierten Tag schuf Gott nach dem Schopfungsbericht die Sonne.
Das ware dann der 28. Mérz. Da fir Christen die vom Propheten Maleachi ver-
heiBBene ,,Sonne der Gerechtigkeit (Maleachi 4,2) Jesus ist, sei dieser am 28.
Mérz geboren.

Es gibt weitere Quellen aus den ersten Jahrhunderten, welche die Geburt Jesu in
den Friihling legen, etwa die Pseudo-Clementinen. (2) Kommen die einen auf-
grund spekulativen Denkens und Rechnens auf den 19. April, so andere auf den
20. Mai oder auch auf den 2. April. Der Frihling wird bevorzugt, weil der Welt-
anfang in diese Jahreszeit gelegt wird und der Todestag Jesu in den Friihling fallt
und zudem angenommen wurde, die Lebensjahre Jesu ergeben eine glatte Zahl.

Seltener wurde ein Datum im Winter angenommen. Doch auch dann ging die
Berechnung vom Friihjahr aus. Die Empfangnis wurde in den Friihling gelegt
und die Geburt war neun Monate spater im Winter. So kam es auch zum 25.
Dezember, der neun Monate nach dem 25. Marz liegt, welcher als Schépfungstag
und genauso als Empfangnis- und Todestag Jesu galt. Doch auch dieser Berech-
nung wurde Kkirchlicherseits bis in die erste Halfte des vierten Jahrhunderts wie
all den anderen Berechnungen keine Beachtung geschenkt. Auch der 6. Januar
wird in dhnlicher Weise als Geburtstag Jesu errechnet worden sein; dann ware



32 Walter Rominger

der 6. April der Tag der Empféngnis und des Sterbens Jesu.

Lésst sich aus dem, dass die Kirche all diese Spekulationen gewahren lief3, schlie-
Ren, dem Datum der Geburt Jesu sei noch keine dogmatische Relevanz beigelegt
worden? Ende des zweiten Jahrhunderts spottet Clemens von Alexandrien (+ vor
215) noch Uber die, die den Geburtstag Jesu errechnen wollen. Doch waren es
schlieBlich apologetische und dogmatische Griinde, die zur Feier des Weih-
nachtsfestes flhrten.

Lésst sich das Geburtsdatum Jesu auch nicht feststellen. So eventuell doch das
Geburtsjahr? Unsere christliche Zeitrechnung wurde 526 n. chr. von dem skythi-
schen Monch Dionysius Exiguus in Rom eingefuhrt. Er war dazu beauftragt, den
kirchlichen Festkalender zu vereinheitlichen. Dionysius Exiguus berechnete die
Menschwerdung Christi auf den 25. Mérz des rdmischen Jahres 754, das mit Be-
ginn am 1. Januar zum christlichen Jahr 1 gewéahlt wurde. Damit berschritt Di-
onysius Exiguus die Regierungszeit von Herodes I. um flnf Jahre, da dieser vier
Jahre vor der christlichen Zeitrechnung verstarb. Jesus wurde aber noch unter
Herodes I. in Bethlehem geboren (Matthaus 2,1). Nach der Riickkehr aus Agyp-
ten herrschte Herodes I. Nachfolger Archelaus (4 v. Chr. — 6 n. Chr.) (Matthdus
2,22), so dass Jesus spatestens 4. v. Chr. geboren wurde. Lukas setzt dasselbe
voraus: Johannes der Taufer wurde unter Herodes I. geboren (Lukas 1,5) und da
Jesus sechs Monate jlinger war (Lukas 1,26), wurde er unter demselben Konig
geboren. Eine von Augustus befohlene ,,Schéitzung® (Lutheriibersetzung) und zur
Zeit des Statthalters Quirinius durchgefiihrte Steuerschatzung (Lukas 2,1) ist, so
Bo Reicke, nur aus dem Jahr 6. n. Chr. belegt. So deute Lukas ein zehn Jahre
spateres Geburtsdatum Jesu an. Lange wissenschaftliche Debatten hatten nicht
zu einer Aufhebung des Widerspruchs gefihrt.

Doch habe mdglicherweise unter Herodes bereits eine &hnliche Vermdgensbe-
standsaufnahme stattgefunden, die in spaterer Uberlieferung von der Steuerre-
gistrierung des Quirinius Uberschattet wurde. Dass die in Nazareth wohnhaften
Maria und Joseph nach Bethlehem ziehen mussten (Lukas 2,4), um den dortigen
Grundbesitz schatzen zu lassen, erklére sich leichter, wenn die Schétzung im
noch ungeteilten Reich stattgefunden habe. Aufgrund dieser Erwégungen, wobei
als historische Quellen die Geburtsgeschichten des Matthdus (Kapitel 1 und 2)
und Lukas (Kapitel 1 und 2) zur Verfugung stehen, kommt Bo Reicke zum Er-
gebnis: ,,Somit l4sst sich die Geburt Jesu am besten in die letzte Zeit des Herodes
datieren.” (3) ,,Tatsdchlich geboren wurde Jesus nach heutiger Rechnung vier bis
sieben Jahre vor seiner vermeintlichen Geburt*, heif3t es in einem kurzen Aufsatz
im Evangelischen Gemeindeblatt fur Wirttemberg (51/52/2020 vom 20. Dezem-
ber 2020, S. 7, st).

Die Quellenlage erlaubt offensichtlich nur eine recht vage Datierung. Zum Ge-
burtsjahr Jesu sagt sie offensichtlich nichts Genaueres aus, wiewohl es auch
Uberlegungen gibt, die Volkszdhlung sei 7 v. Chr. gewesen, was sich aber am
Ehesten von astronomischen Beobachtungen und Berechnungen unserer Tage



Das Weihnachtsfest 33

herleiten l&sst. Nun aber ist man daran gegangen, nachzuforschen, ob sich auf-
grund des Sterns, den die Weisen aus dem Morgenland gesehen haben, doch Ge-
naueres sagen lasst. Und in der Tat scheint man so, wenn man nicht, wie Theo-
logen und Geisteswissenschaftler dies schon taten, annimmt, Matthdus habe sich
die Geschichte mit dem Stern nur ausgedacht, (4) weiterzukommen. Den ,,Stern®,
den sie in ihrer Heimat gesehen haben, hat es gegeben. Es dirfte sich um eine
mehrfache Konjunktion, ein wiederholtes Zusammentreffen von Jupiter und Sa-
turn im Jahr 7 v. Chr. gehandelt haben. (5) Die Magier glaubten an einen Zusam-
menhang des Sterns von Bethlehem mit den Entwicklungen der jiidischen Ge-
schichte und fanden so zum Jesuskind in Bethlehem.

C. Zuerst gefeiert —am 6. Januar

So war denn auch nicht ein Datum, beziiglich dessen in den ersten Jahrhunderten
vollige Indifferenz und Desinteresse der (frihen) Kirche herrschten, ausschlag-
gebend, das Erscheinen Christi auf Erden zu feiern, sondern ein dogmati-
sches/theologisches Interesse. Jedoch empfanden es die frithen Christen nicht al-
lein als Mangel, das Geburtsdatum Jesu nicht zu kennen, sondern auch sein Er-
scheinen auf Erden zu feiern, zéhlten in der alten Kirche doch vor allem Tod und
Auferstehung Jesu. Jeder ,Herrentag® (Offenbarung 1,10 ,, Tag des Herrn®)
wurde als Auferstehung des ,,Herrn® Christus gefeiert. Spater war Ostern mit
seinem Festzyklus zum Gedéachtnis von Tod und Auferstehung Christi wichtig.
Apostel- und Mértyrertage wurden anlésslich von deren Tod begangen. Origenes
(185-254) wandte sich gegen den Brauch, Geburtstage zu feiern, da dies heid-
nisch sei und nach der Bibel nur Heiden und Gottlose ihre Geburtstage feierten
und nannte dabei Pharao und Herodes.

Und doch konnte es bei dieser ablehnenden, indifferenten Haltung der Kirche
nicht langer bleiben. SchlieBlich ist Jesus doch der Erloser der Menschheit und
deshalb mit Aposteln und Martyrern Giberhaupt nicht zu vergleichen. Sein Eintritt
in die Welt ist doch nach drei Evangelien (Matthdus, Lukas, Johannes) ein un-
vergleichliches Heilsereignis. Gerade die Heilstat Christi, sein Tod zur Stihne fiir
die Siinden der Menschen und seine Auferstehung als Zeichen der Uberwindung
des Todes, ruickten auch seine Geburt in den Blick. VVor allem orientalische Chris-
ten reflektierten das Mysterium des Eintretens Gottes in die Welt. Das konnte auf
unterschiedliche Weise geschehen. Der Adoptianismus nahm an, Jesus sei erst
zum Sohn Gottes bei seiner Taufe geworden. Die Kirche hat diese Ansicht als
Héresie abgelehnt. Gott ist in dem historischen Menschen Jesus erschienen. Mit
der Geburt tritt der gottliche Logos in die Welt ein. Wie Clemens von Alexand-
rien (+ vor 215) uberliefert, haben Anhanger des Basilides (6), einem Gnostiker
aus Alexandrien, die der héretischen Ansicht waren, der goéttliche Christus sei
erst bei der Taufe Jesu auf Erden erschienen, am 6. oder 10. Januar die Taufe
Jesu gefeiert. Bei diesen Haretikern findet sich der indirekte Ursprung des Weih-
nachtsfestes. Das Fest der Taufe Jesu hieR denn auch Epiphania aufgrund dessen,
dass der gottliche Christus erst bei Jesu Taufe auf Erden erschienen sei. Die
Schiler des Basilides feierten Anfang Januar das Mysterium des Eintritts Jesu in
die irdische Welt. Um die Geburt Jesu ging es dabei nicht, da ihr Gnostiker keine



34 Walter Rominger

Bedeutung zuschreiben.

Fur ein derartiges Datum der Taufe Jesu geben die Berichte in den Evangelien
nichts her. Aber am 6. Januar wurde von Heiden ein Dionysosfest gefeiert, wel-
ches mit der Zunahme der Tage in Verbindung stand. Das Wasser des Nils soll
in der Nacht zum 6. Januar besondere Wunderkraft haben. Basilides Schuler
wahlten fiir das Tauffest Christi den 6. Januar, weil sie den Heiden gegentiber
damit zum Ausdruck bringen wollten, das wahre géttliche Wesen, das auf Erden
erschienen sei, sei Christus, der bei seiner Taufe im Jordan auf der Erde erschie-
nen sei, als die Stimme aus dem Himmel kam: Du bist mein lieber Sohn.

Im Osten birgerte sich das Tauffest der Schiiler des Basilides ein. Die Taufe Jesu
wurde zuerst als ,,Erscheinen® Christi gefeiert, als seine Epiphania. Als Erschei-
nen Christi wurde in der Kirche nicht wie in haretischen Kreisen die Taufe Jesu,
sondern in Ubereinstimmung mit den Geburtsgeschichten der Evangelien, die
Geburt Jesu gesehen. So verband in der ersten Halfte des vierten Jahrhunderts
die Kirche beim Feiern der Epiphania Taufe und Geburt Christi. Zum urspring-
lichen Tauffest kam die Feier der Geburt dazu. Wohl feierten Christen in der
Nacht vom 5. auf den 6. Januar die Geburt Christi und anschlieRend am 6. Januar
seine Taufe. Die Geburt Christi feierte man zuerst im Osten, wiewohl vor allem
die Taufe Jesu, jedenfalls bevor Christi Geburt am 25. Dezember gefiert wurde.
Als sich das Fest der Epiphanie auch im Westen ausbreitete, brachte man dieses
mit dem Besuch der Weisen in Verbindung (Matthaus 2).

Von Beginn des vierten Jahrhunderts ist ein Papyrus aus Agypten fiir einen
christlichen Chor bekannt, aus dessen Inhalt und einer Notiz auf der Ruckseite
hervorgeht, dass es um das Epiphaniasfest vom 5. auf den 6. Januar geht. Da
feierten diese Christen das Geddachtnis der Taufe Jesu im Jordan. Der Papyrus
enthélt den Teil, der die Geburt Jesu feiert. Auf diesem Papyrus steht die dlteste
bekannte Weihnachtsliturgie. Damals feierte man Weihnachten noch in der
Nacht vom 5. auf den 6. Januar.

Der Chor antwortet auf die Verlesung von Geburt Jesu, der Flucht nach Agypten
und Rickkehr nach Nazareth mit einem griechischen Hymnus. Dieser ist auf dem
Papyrus abgedruckt und lautet:

Geboren zu Nazareth

Erzogen in Nazareth

Gewohnt in Galilda.

Der Priester verlas den Besuch der Weisen aus dem Matthdusevangelium, worauf
der Chor antwortete:

Wir haben gesehen ein Zeichen vom Himmel,

den leuchtenden Stern.

Der Priester verlas die Weihnachtsgeschichte nach Lukas 2. Der Chor antwor-
tete, indem er diese Gedanken aufnahm:

Hirten auf dem Felde weinend erstaunten,

fielen auf die Knie und sangen: Ehre dem Vater.

Halleluja.



Das Weihnachtsfest 35

Ehre dem Sohn und dem Heiligen Geist.
Halleluja. Halleluja. Halleluja. (7)

Wurde auch noch an andere Erscheinungen Jesu in Wundern vor der Welt ge-
dacht, etwa an das Weinwunder bei der Hochzeit zu Kana (Johannes 2,1-11) und
an Speisungswunder, so kommt immer auch der Stern vor, der den Weisen den
Weg zum Jesuskind wies. Einzig dies hat sich als Fest der ,,(heiligen) drei Ko-
nige“ von dem reichhaltigen Epiphanienfest vom 6. Januar erhalten.

Ephrem der Syrer (8) bezeichnet das Fest vom 6. Januar als erhabenstes unter
den christlichen Festen. Jedes Haus sei mit Kréanzen geschmiickt gewesen. (9) In
der ganzen Kirche habe eine ungeheure Freude geherrscht. Selbst die Mauern
des Kirchengebaudes schienen zu jubilieren; die Kinder sprachen nur Worte der
Freude. ,,Die Nacht ist da, die Nacht, die dem Weltall den Frieden geschenkt hat!
Wer mochte schlafen in dieser Nacht, wo das ganze All wach ist!“ (10) Dann
feierten die Christen die Geburt, die Anbetung der Hirten, das Erscheinen des
Sterns und tags darauf die Anbetung der Weisen und die Taufe Jesu im Jordan.

Ein Hymnus Ephrems verbindet die verschiedenen Elemente des Epiphanienfes-
tes und zeigt die bereits bestehende Zusammenschau von Taufe und Geburt
Christi:

Die ganze Schopfung verkiindet’s.

Die Magier verkiinden’s.

Der Stern verkiindet es:

Sehet, der Sohn des Konigs ist da!

Der Himmel 6ffnet sich,

Die Jordangewasser schaumen,

Die Taube erscheint:

Das ist mein lieber Sohn! (11)

Zum Epiphanienfest, das in Paldstina noch lange gefeiert wurde, liegt ein Bericht
der adligen Pilgerin Aetheria vor, die drei Jahre in Paldstina lebte. Geradezu mit
Uberschwang berichtet sie von diesem herrlichen Fest, dem wunderbaren Ge-
sang und den vielen Christen, die zugegen waren. Oscar Cullmann fasst dies so
zusammen: ,,Sie erzihlt, wie sich alle in der Nacht vom 5. auf den 6. Januar mit
dem Bischof in festlichem Zuge nach Bethlehem begeben, um dort einen nécht-
lichen Gottesdienst in der Hohle zu feiern, die als die Geburtshéhle Jesu angege-
ben wurde. Vor Tagesanbruch begibt sich der ganze Zug nach Jerusalem unter
Absingen von Hymnen zu Ehren Christi, der zur Welt gekommen ist. In der Mor-
genddmmerung des 6. Januars kommt man in Jerusalem an, geht zur Auferste-
hungskirche, deren Inneres in einem unglaublichen Lichterglanz von Tausenden
von Kerzen erstrahlt. Man singt dort Psalmen, und der Priester spricht Gebete.
Dann ziehen sich alle zuriick, um wéhrend einiger Stunden zu ruhen. Gegen Mit-
tag begibt man sich nochmals zur Auferstehungskirche. Um Mittag ist der erste
Teil des Festes beendet, und am Abend beginnt dann der zweite Teil in neuer
Pracht.“ (12)



36 Walter Rominger

In den drei erwahnten Quellen kommt dem Licht groRe Bedeutung zu; und schon
im Neuen Testament ist von Christus als dem Licht die Rede, das in die Welt
kommt (Johannes 1,4f.7-9). Gerade diese Lichtsymbolik diirfte dazu beigetragen
haben, dass der 6. Januar ausgewéhlt wurde, da bereits im Heidentum das Zu-
nehmen der Tage erkannt und als Geburt Aons gefeiert wurde. Doch hat dieses
heidnische Fest wohl kaum die christliche Feier am 6. Januar ausgeldst. Schliefl3-
lich ist der Gedanke, Christus sei das Licht, das die Finsternis vertreibt, urchrist-
lich und im Neuen Testament verankert. Im altkirchlichen Epiphanienfest vom
5. und 6. Januar ist das Weihnachtsfest in seiner liturgischen Gestaltung schon
enthalten, gleichgiiltig, dass sich damit Gedanken (iber die Weisen und die Hoch-
zeit zu Kana verbunden haben. Die Frage nach dem Geburtsdatum spielte bei der
Feier am 6. Januar keine Rolle. Doch weil diese Frage dringlicher erschien, setzte
sich schlielRlich der 25. Dezember als Datum fur das Geburtsfest im Laufe des
vierten Jahrhunderts durch.

D.  Wie es zum 25. Dezember kam und dieser Tag sich durchge-
setzt hat

Termin, Ort und Anlass des besonderen Geburtsfestes am 25. Dezember ist noch
nicht abschlieBend geklart. Naheliegend ist, dass es zwischen 325 und 354 in
Rom entstanden ist. H. Usener (Das Weihnachtsfest, 2. Auflage 1911) vertritt die
Ansicht, der 25. Dezember sei in Rom fir das Jahr 336 bezeugt, wéhrend L. Du-
chesne (Les origines du culte chrétien, 5. Auflage 1920) der Ansicht ist, es sei
erst 354 in Rom gefeiert worden. Nach der Chronologie des Philocalus erscheint
beides mdglich. (13)

Von Osten war wahrscheinlich das éltere Epiphanienfest in den Westen gekom-
men und so auch nach Rom. 336 ist, so Oscar Cullmann, der 25. Dezember in
Rom gefeiert worden. Dann misste er bereits unter Constantin dem Grofen ge-
feiert worden sein (ebd., S. 32). Spater hat sich das am 25. Dezember gefeierte
Weihnachtsfest nicht nur im Westen, sondern auch im Osten ausgebreitet. Dazu
gibt es historische Dokumente. In Konstantinopel 379 (Gregor von Nazianz), in
Kappadozien 382 (Gregor von Nyssa), in Antiochien 388 (Chrysostomos); lang-
samer verlief die Entwicklung in Agypten und in Palastina (vgl. dazu ausfihrli-
cher am Ende des Kapitels). Kaiser Justin Il. (565-578) ordnete Weihnachten fiir
das Romische Reich an.

Die Folge davon war, dass Weihnachten zum Hauptfest der Kirche wurde — im
Westen noch mehr als im Osten. Daran hat sich bis heute nichts geandert, wie-
wohl, was sich noch zeigen wird, das Fest mehr und mehr sékularisiert wird.
Vielleicht eignet es sich dazu ganz einfach besser als Ostern und Pfingsten.

Doch zurtick zur Frage, weshalb der 25. Dezember als Geburtsfest Christi gefei-
ert wurde, das vom Epiphanienfest unterschieden wurde. Zum 25. Dezember
fuhrten Berechnungen, die es unter anderen gab, kaum. Es geht letztlich nicht um
eine historische, sondern um eine dogmatische Entscheidung. Das Fest der Ge-
burt Christi setzte sich rasch durch — aus dogmatischen Griinden.

Zum einen wurden zu Beginn des vierten Jahrhunderts christologische Fragen



Das Weihnachtsfest 37

wie die Zwei-Naturen-Lehre Christi bedacht; zum andern kam dem 25. Dezem-
ber im Heidentum als Festtag fiir den Sonnengott Bedeutung zu und war es nach
Ansicht mancher Theologen eventuell das Anliegen Kaiser Constantins, bewusst
einen Synkretismus zwischen Sonnen- und Christuskult herzustellen.

Auch fir sich lie Constantin das mdglicherweise in der Schwebe und lieR sich
erst auf dem Totenbett taufen, wiewohl dies damals durchaus - zumindest fir
Herrscherpersdnlichkeiten - Gblich war. Auf dem Konzil zu Nic&a 325 wurde die
Wesenseinheit Jesu mit Gott dogmatisiert. Damit wurde die Ansicht abgewiesen,
bei der Geburt Jesu sei nicht Gott selbst Mensch geworden. So war nicht allein
der Arianismus abgewiesen, sondern ebenso alle anderen abweichenden Erkla-
rungen fur irrig erklart worden, auch der so genannte Adoptianismus, demzu-
folge Jesus erst bei der Taufe von Gott dem Vater als Sohn adoptiert worden
waére. Da der romischen Kirche, die bislang immer im Schatten der Ostkirche
stand, hier eine besondere Rolle zukam, ist es wenig verwunderlich, dass sie, nun
mit mehr Selbstbewusstsein als bisher, dann auch das Weihnachtsfest am 25. De-
zember verbreitet wissen wollte.

Die Konzilsentscheidungen, Jesus sei wesenseins mit Gott, und mit ihm sei des-
halb mit der Geburt Gott selbst erschienen, flihrte, wenn auch zunéchst noch un-
abhéngig vom Datum, zur Verbreitung einer Geburtstagsfeier Christi. Zudem er-
schien von den dogmatischen Entscheidungen des Konzils aus die Verbindung
des Geburtsfestes mit dem Tauffest nicht l&nger hinnehmbar, da sich die ortho-
doxe Kirchenlehre in aller Deutlichkeit von anderen Lehren, insbesondere dem
Adoptianismus unterscheiden musste. Da Orthodoxie nicht mit Haresie verbun-
den sein konnte, sollte der Geburtstag Jesu mit einem besonderen Fest begangen
werden und dieses, sofern das &ltere Epiphanienfest gefeiert wurde, von diesem
geldst sein. Ein besonderes Datum musste dafiir gefunden werden.

Eine Tradition bestand nicht, so musste der Termin anders gefunden werden. Als
eine Moglichkeit wird eine theologisch-heilsgeschichtliche Konstruktion ange-
fuhrt. Der 25. Mérz, das Fruhlingsaquinoptium (Frihlings-Tag-und-Nacht-Glei-
che) wurde als der erste Schopfungstag angesehen, ebenso als Tag der Empfang-
nis und auch als Todestag Jesu. Davon ausgehend ergibt sich als Geburtstag Jesu
der 25. Dezember (vgl. dazu bereits B.). Diese heilsgeschichtliche Konstruktion
vertritt Julius Africanus in seiner Chronographie von 221 und &hnlich Hippolyt
in seinem Danielkommentar. Joachim Beckmann hélt dies fiir die ,,historisch
wahrscheinliche Entstehung des 25. 12. als Termin der Geburt Christi. (14)
Frank C. Senn spricht sich gegen eine Herleitung aus der rémischen Tradition
aus: ,,Die Annahme, dass die Feier der Geburt Christi das Natale Solis invicti
verdrangen sollte, das Kaiser Marc Aurel (161-180) am 25. Dezember 174 zu
Ehren des syrischen Sonnengottes Emera eingefiihrt hatte, ist weniger wahr-
scheinlich als die Herleitung aus der Tradition, am 25. Méarz sowohl die Emp-
fangnis (Verkiindigung des Herrn) als auch den Tod Christi zu feiern.“ (15) Da-
neben werden freilich auch andere Erklarungen angefihrt. AuBer der Mdglich-
keit, es handle sich um die christliche Umbenennung des romischen



38 Walter Rominger

Sonnwendtages Dies invicti solis, der Joachim Beckmann noch eine Plausibilitat
zubilligt, ,,kommen* fiir ihn ,,alle anderen Erkldrungen, die schon versucht wur-
den, z. B. Anlehnung an ein rdmisches (Saturnalien), germanisches (Wintersonn-
wende) oder jldisches (Tempelweihe) Fest, [...] ernsthaft nicht in Betracht™.
Thomas Gandow vertritt indes die Ansicht, das Weihnachtsfest lieBe sich vom
Tempelweihfest (Chanuka-Fest) herleiten. Jedoch spricht sich Oscar Cullmann
fur die Herleitung aus dem Mithraskult aus, wobei dieser bereits vor dessen Ein-
fithrung die rdmischen Kaiser dem ,,Sol invictus®, dem ,,unbesiegbaren Sonnen-
gott™ Tempel errichtet hétten. (16)

Die im Romischen Reich weit verbreitete Mithrasreligion hatte einen Sonnen-
kult, der am 25. Dezember den Tag der Winter-Sonnenwende als sein Hauptfest
beging. Fur die Christen lag dieser Tag als Geburtstag Christi deshalb nahe, weil
das Neue Testament Christus als ,,das Licht, das in der Finsternis scheint” (Jo-
hannes 1,5) bezeichnet. Er dréngte sich als Datum fur die selbstandige Feier der
Geburt Christi auf, weil das Heidentum das Licht feierte. Am 25. Dezember wur-
den im dritten Jahrhundert feierliche Spiele zur Ehre der neu aufsteigenden Sie-
gerin Sonne gefeiert. In diesem Jahrhundert konnte der Mithraskult zur Konkur-
renz fiir das Christentum werden.

Es war gerade die romische Kirche, die ihr eigenes Lichtfest, das Fest der Geburt
Christi dem heidnischen Naturkult entgegenstellte. Hatte nicht der greise Simeon
in seinem Lobgesang das Jesuskind als ,,das Licht, die die Volker/Heiden er-
leuchten wird* (Lukas 2,32) gepriesen? Maleachi 4,1: ,,Aufgehen wird euch die
Sonne der Gerechtigkeit” wurde als Weissagung auf Christus verstanden. Bi-
schof Ambrosius von Mailand sagte in einer Predigt: ,,Christus ist unsere neue
Sonne.* Augustinus rief die Christen dazu auf, nicht wie die Heiden die Sonne
anzubeten, sondern den, der diese erschaffen hat. Papst Leo der GroRe (Papst von
440-461) tadelte noch den schlechten Glauben derer, die Weihnachten wegen der
Geburt der Sonne und nicht wegen der Geburt Christi feiern. Daran zeigt sich,
dass die Christen bei der Festlegung der Geburt Christi auf den 25. Dezember
darum wussten, welch groRe Bedeutung dieser Tag im Heidentum dieser Zeit
zukam.

Wie stark Kaiser Constantin der GroRe daran beteiligt war, dirfte mit davon ab-
héngen, fir wie stark bei ihm der Versuch einer Synthese von Sonnenkult und
Christuskult angenommen wird. Oscar Cullmann meint: ,,Es darf wohl heute
[1947] als ausgemacht gelten, dass Constantin weniger Christ als bewusster
,Synkretist® gewesen ist, d. h., dass er eine Synthese zwischen dem Christentum
und den wertvollen Elementen des Heidentums erstrebte.“ (17) Cullmann scheint
hier in der Tradition Karl Barths und seiner Schiler zu stehen, die eine negative
Beurteilung Constantins vornehmen. Doch gibt es in neuerer Zeit auch weitaus
positivere Wertungen. Gerhard Ruhbach kommt in seiner im Wesentlichen posi-
tiven Wiirdigung, in welcher er die guten Entscheidungen und Taten Constantins
benennt, zum Ergebnis: ,,K. hat eine Religionswende groBten Ausmafles im Ro-
mischen Reich ausgeldst und auch die menschliche und polit. Kraft gehabt, den



Das Weihnachtsfest 39

neuen Weg zu gehen und durchzuhalten. Obwohl er sich, damaliger Sitte ent-
sprechend, erst auf dem Totenbett taufen lieB3, sollte an seiner Entscheidung fiir
den christl. Glauben kein Zweifel bestehen. (18)

Wie dem auch sei. Das Christentum war am meisten beglinstigt.

Ob Constantin dabei die Absicht verfolgte, damit das Reich am besten einen zu
kénnen und mit einem durch das Christentum vorgegebenen Rahmen Synkretis-
mus betreiben zu kdnnen? Legt seine unterlassene Bek&mpfung des Heidentums
nahe, dass er sein Heidentum bis zu seinem Tode nicht aufgab? Er mag eine Re-
form des Heidentums angestrebt haben, worauf die von ihm veranlasste Beseiti-
gung heidnischer Orakel, privater Opferkulte und unsittlicher Tempelkulte hin-
weisen konnten. Er habe jedoch weiterhin den Sonnenkult gefordert und sich auf
zwei Statuen im Strahlenglanz darstellen lassen; am Sockel sei die Inschrift an-
gebracht: ,,Dem Constantin, dem gleich Helios Leuchtenden®. Wollte Constantin
Sonnenkult und Christenkult durch die Christus-Sonnensymbolik vereinen? Os-
car Cullmann nimmt dies an. (19) Als Begriindung dafir gibt er an: Constantin
habe 321 den christlichen Herrentag als staatlichen wochentlichen Ruhetag ein-
gefuhrt, da dieser mit dem Tag, der dem Sonnengott geweiht war, zusammenge-
fallen sei. Die Erfindung Constantins war dies indes nicht. Denn seit Mitte des
zweiten Jahrhunderts ist die Bezeichnung ,,Sonntag™ fiir den ,,Herrentag™ be-
kannt. Damit war das Gedenken an die Auferstehung Christi mit der Sonnensym-
bolik verbunden. Somit konnte Constantin auf eine bereits bestehende Tradition
zurlckgreifen. Er erklarte den christlichen Sonntag zum gesetzlichen Feiertag
mit der Absicht, den heidnischen Sonnenkult in verchristlichter Form im Chris-
tenkult aufzunehmen. (20) Doch wird mit derartigen Ansichten der ansonsten so
verdienstvolle Basler Neutestamentler Oscar Cullmann nicht spekulativ? Wer
will denn die Gedanken Constantins lesen —und das dazuhin nach weit Giber 1500
Jahren?

In Analogie zum Sonntag habe Constantin oder sei es zumindest unter dessen
Einfluss dazu gekommen, das Geburtsfest Christi auf den 25. Dezember gelegt.
,,S0 wie mit dem Sonntag die Auferstehung Christi, so wurde nun mit dem 25.
Dezember seine Geburt mit der Sonne in Zusammenhang gebracht.” (21)

Das heidnische Fest sei in manchen Brauchen auf das Christfest ibergegangen.
Ermahnungen Augustins und spéter Papst Leos des Grof3en liel3en sich von daher
erkléren. Das heidnische Fest fiir den ,,unbesiegbaren Sonnengott™ sei nicht ein-
fach verschwunden, sondern habe sich in manchen Bréuchen gehalten, die dann
auf das Christentum (ibergingen. Aus der Missionsgeschichte ist indes auch be-
kannt, wenn Heiden zum Glauben an Christus kommen, dass sich dann bei ihnen
gerade heidnisches Brauchtum noch halt. Da bleiben Eierschalen. Auch Juden-
christen halten noch an so manchem jiidischen Brauch fest. Wohl diirfte sich der
Einfluss des Heidentums auf das christliche Weihnachtsfest im dogmatischen
nicht niedergeschlagen haben, schon eher in den Weihnachtssitten. Christen zin-
deten, so ein syrischer Theologe, an diesem Tag Feuer an. Unabhéngig vom 25.
Dezember ist die Uberzeugung, dass Christus das Licht der Welt ist. Diese ist
schon vorhanden, als der 6. Januar gefeiert wurde und auch bereits, als es noch



40 Walter Rominger

kein Fest gab (vgl. etwa schon Lukas 2,32).

Der Sieg des Weihnachtsfestes verénderte das Epiphaniasfest, drangte dieses zu-
riick und verdrangte dieses teilweise sogar.

Von Rom aus setzte sich das am 25. Dezember gefeierte, vom Epiphanientag
unabhéngige Weihnachtsfest auch im Osten durch, wiewohl dieser Vorstof3
Roms auch auf Widerstand stieR. Wahrscheinlich ist damit die westliche Kirche
erstmals bedeutungsvoll geworden. Vordem stand sie immer im Schatten des Os-
tens, wo die entscheidenden theologischen Weichenstellungen geschahen.

Manche orientalischen Kirchen hielten sich daran, das Geburtsfest Christi wei-
terhin als Epiphanienfest am 5./6. Januar zu begehen. Wohl seit 375 versuchte
die romische Kirche zehn Jahre lang in Antiochien den 25. Dezember durchzu-
setzen. Und es bedurfte des groRen Predigers Chrysostomos (354-407), dass sich
auch in Antiochien die Feier am 25. Dezember durchsetzen konnte. In seiner be-
rihmten Weihnachtspredigt vom 20. Dezember 386 bat er seine Zuhdrer ein-
dringlich, doch am 25. Dezember zu erscheinen, um Christi Geburt, ,,dic Mutter-
stétte aller Feste* zu feiern, dieses Fest, ,,das vor allem am meisten Ehrfurcht und
Schauer erregt“. Ein jeder solle ,,sein Haus leer machen, auf dass wir unseren
Herrn in der Krippe liegen sehen, in Windeln gewickelt, diesen Schauer erregen-
den und wunderbaren Anblick®. (22) Chrysostomus war erfolgreich. Viele folg-
ten seiner dringlichen Einladung. In seiner Predigt wollte Chrysostomus die
Glaubigen davon iberzeugen, dass am 25. Dezember die Geburt Christi zu feiern
sei, weil Christus tatséchlich an diesem Tag geboren sei. Er berief sich dazu auf
vermeintliche rdmische Akten und erging sich, wie andere bereits vor ihm, in
Berechnungen. Hatte vordem das historische Datum der Geburt lediglich eine
marginale Rolle gespielt, gewann dieses, um den 25. Dezember durchsetzen zu
kénnen, nun groRe Bedeutung. Chrysostomus konnte das Fest der Geburt Christi
am 25. Dezember durchsetzen.

Gregor von Nazianz, einer der drei groRen Kapadozier, der ganz entschieden die
Gottheit Christi vertrat, sorgte mit dafiir, dass in Konstantinopel bereits 379 der
25. Dezember als Geburtstag Christi gefeiert wurde. Wohl weil er so entschieden
die Gottheit Christi vertrat, machte er sich auch fiir den 25. Dezember als Ge-
burtstag Christi stark. In Agypten kam es nicht so schnell zur Ubernahme des 25.
Dezembers als Geburtstag Christi. Die Christen in Jerusalem wollten nicht, dass
der Hauptinhalt des Epiphanienfestes auf ein neues Fest iberging. Selbst Hiero-
nymus (340/50-420), der Kirchenvater der Westkirche, kam gegen den Wider-
stand nicht an, der damit begriindet wurde, im Heiligen Land kenne man die Tra-
dition besser als im entfernten Westen.

Immer mehr trat die Datumsfrage, die in der frilhen Christenheit so gut wie keine
Beachtung fand, hervor. Die einen wollten den 6. Januar als Geburtstag Jesu be-
weisen, die anderen den 25. Dezember.

Am 25. Dezember feiern Weihnachten die rémisch-katholische(n) und protes-
tantischen Kirchen, die (chalchedonensisch-)orthodoxen Kirchen



Das Weihnachtsfest 41

Konstantinopels, Alexandriens, Antiochiens, Rumaniens, Cyperns, Griechen-
lands, Finnlands, sowie diejenigen der Diaspora. Am 6. Januar halten von den
(chalcedonensisch-)orthodoxen Kirchen diejenigen Jerusalems, Russlands, Ser-
biens, Bulgariens, Georgiens, Polens und Tschecho-Slowakiens, von den nicht-
chalcedonensischen orthodoxen Kirchen die Athiopische, die koptische, die
syro-jakobitische und die indische fest, wéhrend die armenische am 18./19. Ja-
nuar feiert. (23)

E. Zusammenfassung

Weder der 25. Dezember noch der 6. Januar bzw. der 18./19. Januar sind das
historisch gesicherte Datum der Geburt Christi. Nimmt man die Angaben des
Lukasevangeliums (Lukas 2,8: ,,Und es waren Hirten auf dem Felde bei den Hiir-
den, ...*), so scheiden diese Datumsangaben aus, da zu der Zeit die Herden nicht
auf den Feldern sind, die Kirche feiert nicht ein Datum, sondern dass Gott in
Christus auf der Erde erschienen ist. Wie es dazu kam, dass sich zuerst der 6.
Januar und dann mehr und mehr der 25. Dezember herausbildeten (wobei man-
che Kirchen bis heute beim 6. Januar blieben), das konnte im voranstehenden
aufgezeigt werden.

Wurden im vierten Jahrhundert auch die Datumsberechnungen zur Durchsetzung
des Weihnachtsfestes am 25. Dezember zunehmend wichtig, wobei es solche be-
reits in friheren Zeiten gab, ohne dass sie grofie Beachtung gefunden haben, so
erweist sich die Konfrontation mit dem Heidentum als wichtiger. Die Romer fei-
erten am 25. Dezember den Natalis Solis Invicti, den ,,Geburtstag der unbesieg-
ten Sonne®. Gegen diesen heidnischen Sonnenkult stellte die Kirche das Fest der
Natalis Christi, der Sonne der Gerechtigkeit (Maleachi 3,20), des Lichtes der
Welt (Johannes 8,12). (24)

Ein weiteres Motiv, welches auf eine Feier der Geburt Christi hindrangte und
Weihnachten zu einem der drei Hauptfeste der Christenheit werden lieB, liegt in
der Diskussion und den Auseinandersetzungen um die Person Christi im vierten
Jahrhundert. Ist Jesus wesenseins mit Gott? Auf dem Konzil zu Nic&a wurde 325
in Ubereinstimmung mit dem Neuen Testament (etwa Johannes 20,28) die we-
senhafte Einheit bzw. Gleichheit (Homousia) von Gott-Vater und Sohn bekannt.
(25)

F. Die Feier des Christfestes

Das Erscheinen Gottes in Christus, diese Erniedrigung (Kondeszendenz Gottes)
ins menschliche Fleisch im Krippenkind Jesus (und spéter im Schmerzensmann
am Kreuz), will freilich wirdevoll begangen werden. Deshalb ist es nicht einmal
verwunderlich, wenn diesem groRen Fest, wie dies auch fur die Zeit vor Ostern
geschah, eine Zeit der VVorbereitung, eine BuRzeit vorangestellt wurde.

a. Adventszeit

In Spanien und Gallien entwickelte sich eine Zeit der Vorbereitung auf Weih-
nachten. Diese wurde Advent genannt. Fastenvorschriften des Bischofs Perpe-
tuus von Tours (+ 490) verpflichteten zu drei Fastentagen pro Woche vom Mar-
tinstag (11. 11.) bis Weihnachten. Dieses ,,Martinsfasten® war in Wirklichkeit



42 Walter Rominger

eine 40-tagige Fastenzeit, die der Vorbereitung auf die Taufe am Epiphanias
diente. Weil dies eine Buf3zeit war, entfielen Gloria und Halleluja in der Messe.
Als Zeichen der Wiederkunft Christi zum Gericht trugen die Liturgen violette
Gewénder. In Rom entwickelte sich eine zweiwdchige Vorbereitungszeit, die
von der Verkiindigung ausging und sich auf die historische Geburt Jesu kon-
zentrierte. Durch Zusammenfiigung dieser beiden westlichen Traditionen ergab
sich eine vierwdchige Adventszeit, die die Wiederkunft, das Wirken Johannes
des Taufers und die Verkiindigung des Herrn kombiniert. In der rémischen Li-
turgie entfiel das Halleluja im Advent nie. Neue liturgische Reformen betonen
mehr die Hoffnung als die Buf3e. (26)

b. Feier des Christfestes

Jahrhundertelang begann mit Weihnachten das Kirchenjahr. Auch Martin Luther
hat sich dafur ausgesprochen. Liturgiegeschichtliche Besonderheit von Weih-
nachten ist, dass Weihnachten drei Martyrerfeste als so genannte Begleitfeste
enthélt: den Stephanustag am 26. Dezember, den Tag des Apostels und Evange-
listen Johannes am 27. Dezember und den Tag der unschuldigen Kinder am 28.
Dezember.

Die Feier beginnt mit der Christvesper am Heiligen Abend. Diese ist, verglichen
mit dem Gottesdienst am Christfest, iberaus gut besucht. Haufig sind inzwischen
auch Gottesdienste in der Christnacht, die auch zu spéter Stunde nicht selten noch
gut besucht sind. In der abendl&ndischen Kirche ist die Liturgie von Weihnachten
reich entfaltet.

Gangige Lesungen zu den Feiern zu Weihnachten sind: Lukas 2,1-14(20), Jesaja
9,1-6, Johannes 1,1-8, Titus 2,11-14.

Das Geheimnis der Menschwerdung Gottes wird in vielen Liedern besungen.
Diese Lieder wirken auch tiber den Kirchenraum hinaus. In diesen Zusammen-
hang gehért auch das Weihnachtssingen (Quempas). Choréle und geistliche
(Volks)Lieder zu Weihnachten gibt es in vielen Landern und unterschiedlichen
vom Christentum mitgepragten Kulturen. Teilweise wurden deutsche Weih-
nachtslieder in andere Sprachen iibersetzt (,,Stille Nacht®, am Ende des ersten
Drittels des 19. Jahrhunderts entstanden, trat seinen Siegeszug an und schon bald
gab es die englische Version ,,Silent Night®) als auch fremdsprachige ins Deut-
sche. Solche Lieder und genauso, und womdglich noch mehr, wirkt die geistliche
Kirchenmusik von Heinrich Schiitz, Georg Friedrich Héndel (,,Messias) und
Hugo Distler, vor allem aber die sechs Kantaten des Weihnachtsoratoriums von
Johann Sebastian Bach und spricht nicht allein kirchliche Insider an, sondern
auch solche, die wohl , Klassikliebhaber* sind, ansonsten aber der Kirche ent-
fremdet sein kénnen.

C. Einige konfessionelle Unterschiede und Besonderheiten
Traditionell werden in der romisch-katholischen Kirche an Weihnachten drei
Messen gefeiert: missa in nocte (Mitternacht), missa in aurora (friher Morgen),
missa in die (am Tag).

Die evangelische(n) Kirche(en) behielt(en) Weihnachten als eines ihrer Haupt-
feste bei. Die liturgische Gestaltung wurde zumeist vereinfacht, die Anzahl der



Das Weihnachtsfest 43

Feiertage meist auf zwei reduziert. Die Begleitfeste verschwanden — leider — oft
vollstandig, was fiir den Tag der unschuldigen Kinder (28. 12.) besonders bedau-
erlich ist. Durch ihre Kirchenmusik bereichert/bereichern die evangelische(n)
Kirche(n) die Weihnachtsgottesdienste.

Abkurzungen:

EKL — Evangelisches Kirchenlexikon. Internationale theologische Enzyklopédie, vier Bande und ein
Registerband, 3. Auflage, Neufassung, Géttingen 1986ff.

ELThG — Evangelisches Lexikon flr Theologie und Gemeinde, drei Bande, Wuppertal 1992ff.
RGG - Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch fiir Theologie und Religions-
wissenschaft, sechs Bande und ein Registerband, dritte, véllig neu bearbeitete Auflage, Tubingen
1957ff.

Anmerkungen:
1) ideaSpektrum-Spezial 8/2020, S. 14f., Beilage zu ideaSpektrum 48/2020.
2) Pseudo-Clementinen, ein frihchristlicher, unter dem Namen Clemens I. (Clemens Roma-

nus, derUberlieferung nach dritter <Irendus> bzw. zweiter <Tertullian> Nachfolger des Petrus) ver-
breiteter Apostelroman uber die Missionsreisen des Petrus durch Paldstina und Syrien.

3) Bo Reicke, neutestamentliche Zeitgeschichte, 3. verbesserte Auflage Berlin 1982, de-Gru-
yter Lehrbuch, Verlag Walter de Gruyter, S. 113; zum ganzen siehe S. 112f.
4) Der weltbekannte Physiker und liberzeugte Christ, auch Pradikant der rheinischen Landes-

kirche, Heino Falcke hat in einem Interview davon berichtet, dies sei bei einer wissenschaftlichen

Konferenz vorgekommen, bei der er zugegen war; in ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23. Dezember
2020, S. 20.

(5) Armin Baum, Die Sterndeuter aus dem Morgenland, ideaSpektrum 52/53/2020 vom 23.

Dezember 2020, S. 22; so auch: Konradin Ferrari d’Occhieppo, Der Stern von Bethlehem in astro-

nomischer Sicht. Legende oder Tatsache, GieBen 2003, Brunnen-Verlag, TVG-Studien zur bibli-

schen Archéologie und Zeitgeschichte.

(6) Basilides, gnostischer Lehrer in Alexandrien um 130/140, der die verschiedensten christli-

chen, judischen und philosophisch-kosmologischen Traditionen zu einem theologischen Weltbild

verarbeitet hat. Basilidianer gab es sicher noch im 4. Jahrhundert.

@) Zitiert nach: Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes und die Herkunft des

Weihnachtsbaumes, 4. Auflage Stuttgart 1994 der Neuausgabe von 1990 (erste Ausgabe 1947 unter

dem Titel ,,Weihnachten in der alten Kirche*), Quell Verlag, S. 26f. Diesem Biichlein von Oscar

Cullmann verdanke ich viele Anregungen und Informationen.

8) Ephrem Syrus, 306-377, Diakon und Asket, Sohn christlicher Eltern. In seiner eigenen Kir-

che wurde er ,,der GroBe*“ und ,,der Prophet der Syrer” genannt. Er iibte durch seine zahlreichen

Kommentare zu biblischen Biichern, durch Lieder und Hymnen, in Versform gehaltene Abhand-lun-

gen zu Glaubensfragen und Widerlegung der Haretiker einen tber Syrien weit hinausrei-chenden

Einfluss aus. Im seiner rein syrischen, nicht gnostischen Theologie, hat er den Lehr-gehalt des Glau-

bens unbeeinflusst durch griechische Denkmethoden mit dichterischer Sprachkraft entfaltet.

9) Oscar Cullmann hélt es fiir denkbar, dass dies ,,cine ferne Vorstufe zu unserem Tannen-

baum* sein konnte, Oscar Cullmann, ebd., S. 27f.

(10) Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28.

(11) Zitiert nach Oscar Cullmann, ebd., S. 28.

(12) Oscar Cullmann, ebd., S. 29.

(13) Oscar Cullmann schlieft sich H. Usener an, Cullmann, ebd., S. 10 und 32. Joachim Beck-

mann verweist darauf, dass von der Quellenlage sowohl 336 als auch 354 maéglich ist, RGG3, VI, Sp.

1565, Tubingen 1962, Mohr/Siebeck.

(14) RGG?, VI, Sp. 1564f.

(15) EKLS, IV, Sp. 1238f., Géttingen 1996, Vandenhoeck & Ruprecht.

(16) Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 34f.

@an Oscar Cullmann, ebd., S. 36.

(18) Gerhard Ruhbach, Konstantin der GroRRe, ELThG, I, S. 1158, Wuppertal 1993, R. Brock-

haus Verlag.



44 Benjamin T. G. Mayes

(19) Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 37.

(20) Oscar Cullmann, ebd., S. 37f.

(21) Oscar Cullmann, ebd., S. 38.

(22) Zitiert nach Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfester, S. 40f.

(23) Siehe Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes, S. 42.

(24) ELThG, IIL, S. 2136, Artikel ,,Weihnachten“ von Albert Noordegraaf und Michael Herbst,
Wouppertal 1994.

(25) Ebd., S. 2136.

(26) EKL?, Sp. 1139, Artikel ,,Weihnachten* von Frank C. Senn.

UMSCHAU

Benjamin T. G. Mayes:

Das neue Gesangbuch der SELK:

Eine ,transozeanische Rezension*

Zum 1. Advent 2021 wurde das neue Evangelisch-Lutherische Kirchengesang-
buch (ELKG?) der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK) offi-
ziell eingefuihrt und inzwischen in den meisten Kirchgemeinden der SELK in Ge-
brauch genommen.

Die jahrelange sehr gediegene Arbeit der Gesangbuchkommission wird allge-
mein wertgeschatzt und das neue Gesangbuch mit seinen vielen Facetten weithin
gerne genutzt. Konstruktive kritische Stimmen zum neuen Gesangbuch gab es
gleichwohl im Vorfeld und gibt es nach einem kompletten kirchenjahreszeitlichen
Durchgang und mit entsprechender Gebrauchserfahrung innerhalb und auch
aulerhalb der SELK.

Die Redaktion der Lutherischen Beitrage hat sich entschlossen, einen Beitrag
des US-amerikanischen Professors fir Historische Theologie am Concordia
Theological Seminary (CTSFW) in Fort Wayne, Dr. Benjamin T. G. Mayes, der
auch einen Abschluss in Musik an der Concordia University Nebraska erworben
hat, in einer bearbeiteten und z.T. kommentierten Fassung abzudrucken. Der
Originalbeitrag erschien im Januar 2023 deutsch- und englischsprachig zuerst
im renommierten Internetblog ,, Gottesdienst ..

Prof. Mayes rezensiert das ELKG? als Glied der Lutherischen Kirche-Missouri-
synode, (LC-MS) der grofiten Schwesterkirche der SELK, und im kirchlich-theo-
logischen sowie gesellschaftlichen Kontext der USA. Gerade dieser kritische
., Blick von aufsen erschien der Redaktion interessant fiir die Leserschaft der
Lutherischen Beitrége.

1 https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1ggy2uhq9atfk4pcs; abger.
13.04.23



https://www.gottesdienst.org/gottesblog/2023/1/19/rootgxmz6he6m1gqy2uhq9atfk4pc6

