
20 Werner Klän 

  
Werner Klän: 

 

Die kirchliche Verhältnisbestimmung 

der selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen 

zu den lutherischen Landeskirchen 1945 – 1955  

(Teil 1) 
 

1. Vorgeschichte: Verbindungen bis zum Ende des II. Weltkriegs 
Die Jahre unter der Herrschaft des Nationalsozialismus bis zum Ende des Zwei-

ten Weltkriegs brachten für das Lager der selbständigen evangelisch-lutheri-

schen Kirchen keinen weiteren Fortschritt mehr in ihren Einigungsbemühungen. 

Obwohl sie sich, zumal nach Gründung der DEK, „in ihrer konfessionellen Son-

derexistenz historisch und theologisch legitimiert sahen,“ konnten sie weder ei-

ner der in den Reihen der Bekennenden Kirche vertretenen Positionen uneinge-

schränkt beipflichten, noch konnten sie eine übereinstimmende Alternative dazu 

in ihren eigenen Reihen formulieren ja, z. T. verdächtigten sie diese gar politisch-

oppositioneller Einstellung.1 

Andererseits war man im Lager der selbständigen evangelisch-lutherischen Kir-

chen nicht in der Lage, ein Einigungsmodell zu entwickeln, das als tragfähige 

Alternative zu den bestehenden Konstellationen und über diese hinausweisend 

realisierbar gewesen wäre. Einem Konzept, das, wie seitens der Evangelisch-Lu-

therischen Kirche in Preußen seit der zweiten Hälfte der zwanziger Jahre erneut 

angeregt, die Eingliederung der kleineren selbständigen evangelisch-lutheri-

schen Kirchen bei Unterstellung unter das Kirchenregiment des Oberkirchenkol-

legiums vorsah, wurde mit Argumentationsstrukturen, die zum Arsenal der 

Selbstvergewisserung aus dem eigenkirchlichen Potential gehörten, vor allem 

von der Hessischen Renitenz eine Absage erteilt. Hier wie in Hannover und 

Hamburg fürchtete man eine preußische Überfremdung und mit dieser den Ver-

lust der kirchlichen Eigenart.2  

 

Mit der Befürchtung einer „Breslauer“ Hegemonialstellung korrelierte das Motiv 

der Identitätssicherung aus der je überkommenen historischen Ursprungssitua-

tion. Nachdem ein Zusammenschluss der freikirchlichen Lutheraner nach dem 

                                                      
1 Vgl. Die kirchliche Entwicklung in Deutschland in lutherisch-freikirchlicher Betrachtung. Verhand-
lungen der Synode der Evang.-Luth. Freikirche in Sachsen und anderen Statten bei ihrer 52. Synodal-

tagung in Berlin-Süd, anno Domini 1934. 
2 Kurze Sätze für einen kirchlichen Zusammenschlu?. Vorgetragen von den Vertretern der Evang.-luth. 
Kirche Altpreußens auf der Konferenz zu Kassel am 5. Juli 1934; Kurze Sätze für einen kirchlichen 

Zusammenschluß vorgeschlagen von der selbständigen ev.-luth. Kirche in Hessen; ablehnende Be-

scheide in den Schreiben der St.-Anschar-Gemeinde Hamburg an den Vorsitzenden des Verbandes 
deutscher evangelisch-lutherischer Freikirchen vom 31. 5. 1934; Schreiben des Konvents der Reniten-

ten Kirche Ungeänderter Augsburger Konfession an den Vorsitzenden der Vereinigung ev.-luth. Frei-

kirchen vom 11. 6. 1934; Schreiben des Superintendenten der selbständigen ev.-luth. Kirche in Hessen 
an das Oberkirchenkollegium der ev.-luth. Kirche Altpreußens vom 27. 7. 1934; Schreiben des Pasto-

renkonvents der Hannoverschen ev.-luth. Freikirche an das hochwürdige Oberkirchenkollegium der 

Evang.-luth. Kirche Altpreußens vom 15. 10. 1934. 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 21 
 

 

Modell einer völligen Inkorporation der außerpreußischen selbständigen evan-

gelisch-lutherischen Kirchen in den Bestand der Evangelisch-Lutherischen Kir-

che in Preußen mit dieser Absage zunächst endgültig gescheitert war, wurde die-

ses Thema nur noch zwischen der Selbständigen evangelisch-lutherischen Kir-

che in den hessischen Landen und den preußischen Lutheranern diskutiert. Als 

besonders kritisch erwies sich die Frage, wie die bischöfliche Verfassung in Hes-

sen bei einer Integration erhalten bleiben könne.3 Als eine Klärung in greifbare 

Nähe gerückt schien, scheiterte das Unternehmen daran, dass die Evangelische-

Lutherische Kirche in Preußen ihre Bad Pyrmonter Gemeinde der Hannover-

schen Landeskirche überwies.4 Dieser Affront gegen die freikirchlichen Luther-

aner in Hannover konnte bei deren engen Verbindung nach Hessen nicht ohne 

Rückwirkung auf die Beziehungen zwischen Hessen und Preußen bleiben. 

 

Das Vorgehen des Oberkirchenkollegiums in Breslau entsprach allerdings der 

prinzipiellen Option dieser ältesten und größten der selbständigen evangelisch-

lutherischen Kirchen für eine Koalition mit den lutherischen Landeskirchen. Da-

raus ergab sich, entstehungsgeschichtlich motiviert und nun kirchenpolitisch ak-

tualisiert, ein enger Anschluss an den „Lutherischen Rat“5. Einzig die Selbstän-

dige evangelisch-lutherische Kirche in den hessischen Landen folgte diesem 

Konzept insoweit, als sie sich seit 1938 in Arbeitsgemeinschaft mit diesem Gre-

mium befand.6 

Die Verbindung mit dem „Lutherischen Rat“ stellte vorerst die letzte organisa-

torische Verbindung zwischen den lutherischen Landeskirchen und selbständi-

gen evangelisch-lutherischen Kirchen unter Einschluss der Kirchengemeinschaft 

dar. Der Ausgang des Krieges brachte in verschiedener Hinsicht eine notwen-

dige, wenn auch teils erzwungene Neuorientierung; dies gilt auch für die selb-

ständigen evangelisch-lutherischen Kirchen in Deutschland. 

 

2. Flucht, Vertreibung und kirchliche Reorganisation der selbstän-

digen evangelisch-lutherischen Kirchen nach 1945 
Flucht und Vertreibung von Kirchengliedern östlich von Oder und Neiße waren 

bei der gegebenen konfessionellen und „heimatkirchlichen“ Bindung7 verbunden 

mit den Fragen nach einer lutherisch-konfessionell geprägten kirchlichen Integ-

rationsmöglichkeit in den mittel- und westdeutschen Gebieten und nach der Kon-

fessionsbestimmtheit der Kirche(n) in den Zielterritorien der Flucht- und 

                                                      
3 Schreiben von Kirchensuperintendent Heinrich Martin an das Oberkirchenkollegium der Evange-

lisch-lutherischen Kirche Altpreußens, KASELKOU. 
4 Schreiben von Kirchensuperintendent H. Martin an das Oberkirchenkollegium der Evangelisch-lu-
therischen Kirche Altpreußens vom 12.7. 1938, KASELKOU. 
5 Amtliche Bekanntmachung, Kirchenblatt der Evangelisch-lutherischen Kirche Preußens, 91 (1936), 

705. 
6 Schreiben von Kirchensuperintendent H. Martin an Pfarrer Stoll, Berlin, vom 21. 12. 1936 und 27. 5. 

1937, KASELKOU. 
7 Das Konzept der „Heimatkirche“ geht auf den Breslauer Oberkirchenrat Gottfried Nagel zurück; es 
findet sich programmatisch wieder im Geleitwort zum ersten Jahrgang des Kirchenblatts der Evange-

lisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche nach dem Krieg, vgl. Dem Blatt zum Geleit, den Lesern 

zum Gruß, Kirchenblatt. Nachrichtenblatt für evang.-luth. (altlutherische) Gemeinden 100 (1950), xx. 



22 Werner Klän 

  
Vertreibungsbewegung.8 Die Orientierung wurde erschwert durch die Frage nach 

der konfessionellen Integrität der lutherischen Landeskirchen auf dem Weg von 

„Treysa“ nach „Eisenach“9, und in diesen Zusammenhängen verbunden mit der 

Reaktivierung der Grundfrage für das Bestehen selbständiger evangelisch-luthe-

rischer Kirchen je für sich, zunehmend aber auch mit der Frage nach den diese 

Kirchen verbindenden Motiven. 

 

Am schwersten wurde die Evangelisch-Lutherische Kirche in Preußen von dem 

Untergang der Nazi-Diktatur betroffen; sie verlor mit ihren schlesischen und 

pommerschen Kerngebieten zwei Drittel ihrer Kirchen sowie fast vollständig die 

Unterlagen der Kirchenleitung in Breslau.10 Lange Zeit wurden alle Kräfte für 

eine personelle und institutionelle Reorganisation gebraucht.11 Aus dem Bereich 

der selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen waren drei von Flucht und 

Vertreibung aus den Gebieten östlich von Oder und Neiße betroffen, die Evan-

gelisch-Lutherische Kirche in Preußen, die Evangelisch-Lutherische Freikirche 

(in Sachsen u[nd] a[nderen] St[aaten]), dazu die Evangelisch-Lutherische 

                                                      
8 Hartmut Rudolph behandelt die „Vertriebeneneingliederung und konfessionelle Frage in den lutheri-
schen Landeskirchen“; er erwähnt vereinzelte Spannungen, dazu die aus der Ev.-luth. Freikirche in 

Polen aus Verbindung mit Wisconsin Evangelical Lutheran Synod entstandene Evangelisch-lutheri-

sche Flüchtlingsmissionskirche; zudem bespricht er „Konfessionsprobleme in der Konsensus-Union“ 

und behandelt dabei die Entstehung der Evangelisch-lutherischen Gemeinden in Kaiserslautern und 

Landau, die zunächst in einem Diasporapfarramt gesammelt, dann 1953 in die Evangelisch-Lutheri-

sche (altlutherische) Kirche aufgenommen wurden; zeitweise wurde diese Sammlung auch durch die 
Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche (VELKD) über den Martin-Luther-Bund (MLB) unter-

stützt; jedoch kam es seit 1952 zu vermehrten Spannungen.8 Dieser Vorgang ist, wenn er auch am Ende 

des zu behandelnden Zeitraums liegt, doch ein Indikator für die spezifische Spielart unseres Themas 
in Bezug auf die selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen. Vgl. H. Rudolph: Evangelische und 

Vertriebene 1945-1972, Göttingen 1984; Bezug auf die „Altlutheraner“ in Bd. 1, 493f., 509-517. 
9 F. Söhlmann (Hg.): Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen Kirchenführer 27.-31. August 
1945, Lüneburg1946; Eisenach 1948. Verhandlungen der verfassunggebenden Kirchenversammlung 

der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 9.-13. Juli 1948, Berlin 1951; vgl. zum Themenschwer-

punkt: Die Kirchen in der Nachkriegszeit die Beiträge in KZG 2 (1989). 
10 „Wir erlitten schwere kirchliche Verluste. Wir wollen bei den Gerichten Gottes vor unserer Tür 

kehren, wenn wir nach Schuld fragen möchten. Es bestehen nicht mehr von unserer Kirche die 
Diözesen Gemeinden Predigtorte  Gemeindeglieder  Kommunikanten 

Breslau 25 54  12000   9000 

Niederschl.  24 35  7200   5800 

Nordost 19 37  3000   2200 

Warthegau 22 33  3600   2800 

Etwa 35000 Glieder unserer Kirche leben in der Zerstreuung fern von ihrer Heimat. ... Eine andere 

Verlustliste tritt vor unsere Augen. Es zählte die 
Diözese  Pfarrsitze eigene Kirchen eigene Pfarrhäuser eigene Friedhöfe 

Breslau  14  21 13  6 

Niederschlesien  9  21 9  - 
Nordost  8  15 5  - 

Wathegau  6  20 6  5 

Kirchenbücher von 120 Gemeinden, über ein Jahrhundert reichend, Büchereien und Archive der Ge-
meinden, des Theologischen Seminars und des Oberkirchenkollegiums, Büchereien der Pfarrer sind 

verloren, ... , Dokumente und Urkunden der Kirchengeschichte, die es in Deutschland kaum noch ein-

mal gibt, sind vernichtet.“ Der Lutheraner, Mai 1948, S. 37f. 
11 Zu einigen kirchenpolitischen Begleiterscheinungen bei der Eingliederung der altlutherischen Ver-

triebenen vgl. Hartmut Rudolph, Evangelische Kirche und Vertriebene, Band I: Kirchen ohne Land 

(AKiZ 11], Göttingen , 509-517. 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 23 
 

 

Freikirche in Polen, eine Tochtergründung der Wisconsin Evangelical Lutheran 

Synod. Ein Gutteil der Gemeinden der Evangelisch-lutherischen (altlutheri-

schen) Kirche und der Evangelisch-Lutherische Freikirche fand sich auf dem Ge-

biet der vier alliierten Besatzungszonen, später der Bundesrepublik Deutschland, 

der Deutschen Demokratischen Republik (DDR) und Berlin; die übrigen selb-

ständigen evangelisch-lutherischen Kirchen hatten ihre territorialen Schwer-

punkte in Niedersachsen, Hessen und Baden. Diese Kirchen mit den Schwer-

punkten in Sachsen bzw. dem westlichen Deutschland waren längst nicht in die-

sem Ausmaß von den Folgen der der Niederlage des Deutschen Reiches betrof-

fen. 

 

Die Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche verlor ihre Entstehungs- und 

Kerngebiete in Schlesien und Pommern: vier Diözesen mit insgesamt fast 26.000 

Gemeindegliedern hatten aufgehört zu bestehen; d.h. 90 Gemeinden mit 77 Kir-

chen; 120 Kirchenbücher standen auf der Verlustliste12. Im Jahr 1950 zählte das 

Oberkirchenkollegium, die Kirchenleitung der Evangelisch-lutherischen (altlu-

therischen) Kirche, nur zwei Drittel der Zahl an Kirchengliedern im Vergleich 

zur letzte Statistik vor dem Krieg; 1938 wurden noch 60.000 Kirchglieder insge-

samt erfasst, die erste Statistik nach dem Krieg von1954 weist 40.500 Kirchen-

glieder aus, meist in der Diaspora. 

 

Besonders gegen Ende des Krieges und in den ersten Nachkriegsmonaten war 

die Situation v. a. in Schlesien ausgesprochen unübersichtlich.13 Eine erste 

Fluchtwelle begann Ende 1944 in Ostpreußen, Anfang 1945 in Schlesien; zwi-

schenzeitlich hofften Gemeindeglieder und Kirchenverantwortliche noch auf 

Rückkehr. So wurde einige Monate versucht, die pastorale Versorgung in Schle-

sien, etwa in Liegnitz, Reinswalde und Niederschlesien, notdürftig aufrecht zu 

erhalten. Rückwanderer wurden bis Mai 1947 durch drei Pastoren (Günther, 

Kluge, Schröter) mit gottesdienstlichen Schwerpunkten in Waldenburg 

(Wałbrzych), Ohlau (Oława), Hirschberg (Jelenia Góra), Brieg (Brzeg), Strehlen 

(Strzelin) und in weiter Diaspora geistlich betreut. Nach der Ausweisung der Pas-

toren etwa Mitte 1947 wirkten nachweislich Kirchenvorsteher durch Lesegottes-

dienste bis 1948, so in Hirschberg.14 Im Spätsommer 1947 wurde die Gemeinde 

Reinswalde/ Złotnik, insgesamt 500 Personen an der Zahl samt ihrem Pastor aus-

gewiesen; sie siedelten sich fast geschlossen in Balhorn/Bad Emstal an und fan-

den – nicht ohne Integrationsprobleme – sich bei der Gemeinde der Renitenten 

Kirche Ungeänderter Augsburger Confession (RKUAC) ein. Völlig zerstört wa-

ren die Gebäude der Kirchenleitung samt Archiv und Seminar in Breslau. 

 

Am Anfang der kirchlichen Reorganisation steht ein Bußbekenntnis: „’Nicht gar 

                                                      
12 Vgl. A. Grünhagen: Die Vorgängerkirchen der SELK in der Zeit von 1945 – 1955 im Spiegel ihrer 

Kirchenzeitungen, LuThK 30, 2006, 36-47, 37. 
13 Zu den Einzelheiten vgl. M. Kiunke: Was geschah in unserer Kirche seit 1945, Kirchenblatt (wie 
Anm. 4), 10f.; 22-25. 38-43; Walter Günther: Als die Sterbenden und siehe, wir leben; als die Gezüch-

tigten und doch nicht ertötet, ebda., 25-28. 43. 
14 Günther, Als die Sterbenden (wie Anm. 13), 26f. 



24 Werner Klän 

  
aus’, so heißt es heute für unsere gesamte Kirche. Aber wenn auch noch nicht 

gar aus, so sind wir doch gar schwer getroffen durch des Herrn Hand. […] Der 

letzte Sturm des langen Krieges ist über den Westen und besonders über den 

Osten auch unserer Kirche verheerend dahin gebraust… (…) Das alles aber ist 

vom Herrn geschehen: ER hat uns geschlagen und zerstreut; Sein Zorn hat sich 

wie über unser Land und Volk so auch über unsere Kirche und jede einzelne 

Gemeinde ergossen.“15 Die Sünden, die bekannt werden, sind freilich die man-

gelnder Ernsthaftigkeit in der persönlichen und gemeindlichen Frömmigkeit. Die 

großen politischen Zusammenhänge und die Verstrickung auch der lutherischen 

Christen darin wurden nicht angesprochen.16 

Im Blick auf die kirchliche Lage erinnerte das Oberkirchenkollegium in einem 

seiner ersten Rundschreiben nach dem Ende des II. Weltkriegs an das 100jährige 

Jubiläum der „General-Conzession für die von der Evangelischen Landeskirche 

sich getrennt haltenden Lutheraner“, mit der den kirchlich-konfessionellen luthe-

rischen Gemeinden in Preußen am 23. 7. 1945 wenigstens eine erste staatliche 

Duldung zuerkannt worden war. Gegen die erkennbaren Bemühungen, eine 

evangelische Einheitskirche in Deutschland zu reetablieren, schärfte es „unsere 

unabweisliche und heilige Pflicht [ein], bei unserer lutherischen Kirche Altpreu-

ßens zu bleiben, so lange es Gott zulässt, und sie, so viel wir nur können, neu zu 

bauen!“17 Trauer über die erheblichen Verluste an Menschen, Kirchgebäuden, 

Pfarrhäusern, Friedhöfen und der entschiedene Wille zum Wiederaufbau des 

kirchlichen Lebens und der kirchlichen Strukturen mischen sich in dieser Ad-

resse, die der amtierende Vorsitzende der Kirchenleitung, Ernst Ziemer18, ein 

halbes Jahr nach Kriegsende an die Gemeindeglieder der Evangelisch-lutheri-

schen (altlutherischen) Kirche richtete. Einen Monat später ging ein erster Aufruf 

zur Neuregelung der Finanzverhältnisse an die Pastoren, Kirchenkollegien und 

Rendanten der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche.19 Dieser er-

wies sich umso notvoller und notwendiger, als die von der „Luthersparkasse“ 

dieser Kirche zur Sicherung der Finanzen angekauften „Wertpapiere im Betrag 

von mehreren Millionen Mark [...] vernichtet“ waren.20 Die Grundversorgung 

der Pastoren und ihrer Familien war freilich im März 1946 bereits einigermaßen 

                                                      
15 Das Oberkirchenkollegium an  die Gemeinden der ev. Luth. Kirchen Altpreußens, Oktober 1945 
(Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 
16 Anders das „Wort an die Gemeinden“ der Kirchenversammlung von Treysa, vgl. Wolf-Dieter Hau-

schild: Die Kirchenversammlung von Treysa; Annemarie Smith-von Osten: Von Treysa 1945 bis Ei-
senach 1948. Zur Geschichte der Grundordnung der Evangelischen Kirche in Deutschland (AKiZ  B, 

Bd. 9). Göttingen 1980. 
17 Das Oberkirchenkollegium an  die Gemeinden der ev. Luth. Kirchen Altpreußens, Oktober 1945 
(Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 
18 Lic. Dr. Ernst Ziemer. * 21. 6.1872 in Essen,  † 2. 10. 1949 in Berlin, 1897 ordiniert, 1897 Pfarrer 

in Glogau, 1908 Pfarrer in Breslau, dann Breslau-Nord, 1921 in Breslau-Süd, 1945 in Jabel-Neuruppin, 
seit 1917 Mitglied des Oberkirchenkollegiums als Kirchenrat, seit 1946 Präsident desselben, vgl. Lic. 

Dr. Ernst Ziemer, Kirchenrat, Zwickau 1949. 
19 Das Oberkirchenkollegium an die Pastoren; Kirchenkollegien und Rendanten, 14. 11. 1945 (Samm-
lung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 
20 Für sie wurde 1947 eine „Abwicklungsstelle“ eingerichtet, vgl. Rundbrief für unsere Pastoren Nr. 

13, März 1947 (Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU). 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 25 
 

 

sichergestellt.21  

 

Im November 1945 konnte eine erste Sitzung des Oberkirchenkollegiums in Ber-

lin stattfinden; Teilnehmer waren die Kirchenräte Ernst Ziemer und Martin 

Kiunke, außerdem die Superintendenten Grube, Wilhelm Brachmann. Ihre vor-

läufige Bilanz war niederdrückend: ca. 60% des Bestandes an Kirchen, Pfarr- 

und Gemeindehäusern, Schulen und Friedhöfen mussten als verloren gelten, ca. 

30.000 Kirchglieder waren Heimatvertriebene. Angesichts der hohen Zahl an 

Heimatvertriebenen wurde die Einrichtung eines Suchdienstes beschlossen, der 

später unter dem Titel „Diasporafürsorge“ arbeitete und allein bis 1947 ca. 

20.000 Kontakte aufnahm. Diese Vertriebenenarbeit wirkte bis in die 60er Jahre. 

Auch die Finanzen wurden vorläufig sichergestellt durch Wiedereinrichtung der 

Allgemeinen Kirchenkasse. Hinzu kamen Bemühungen, die heimatvertriebenen 

Pfarrer der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche zu erhalten und 

eine Anzahl neuer Gemeinden und Pfarrbezirke zu schaffen, um die Flüchtlinge 

kirchlich aufzufangen. 

 

Die materiell schwerstens geschädigte und personell äußerst belastete Evange-

lisch-lutherische (altlutherische) Kirche erhielt, obwohl traditionell nicht mit der 

Lutheran Church – Missouri Synod verbunden, doch Hilfe von „Glaubensgenos-

sen, Verwandten und Bekannten“ aus Nordamerika. Nicht zuletzt die jetzt inten-

siver gepflegten Verbindungen zur Evangelisch-Lutherischen Freikirche, die als 

„deutsche Missourier“ seit jeher in enger Verbindung mit der Lutheran Church – 

Missouri Synod gestanden hatte, kamen der Evangelisch-Lutherischen Kirche 

Altpreußens dabei nach und nach zugute.22  

 

Ende 1945 besuchte der Präses der Lutheran Church – Missouri Synod, Dr. 

Behnken, zum ersten Mal Berlin und sagte allen selbständigen evangelisch-lu-

therischen Kirchen großzügige Unterstützung zu23, die maßgeblich zur Festigung 

der Organisation von Evangelisch-Lutherischer Freikirche und Evangelisch-lu-

therischer (altlutherischer) Kirche beitrug. Ab 1947 arbeitete die Kirchenleitung 

der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche in zwei Dienststellen; die 

Dienststelle Ost befand sich in Berlin-Wilmersdorf, die Dienststelle West in 

Wuppertal.24 Mit dieser Arbeitsteilung versuchte man, den logistischen Gege-

benheiten der Gliederung in Trizone und SBZ Rechnung zu tragen; die Beset-

zung der Dienststelle Ost wurde bald um einen Geschäftsführer erweitert, der die 

Verhandlungen mit den Besatzungs-, später Regierungsbehörden in der „Ost-

zone“/DDR führen konnte; 1952 wurde Superintendent Heinrich Schröter for-

mell als Kirchenrat in das Oberkirchenkollegium kooptiert. 

In immer noch erheblichem, aber weitaus geringerem Umfang als die als die 

Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche, war auch die Evangelisch-

                                                      
21 Rundbrief An unsere Pastoren Nr. 3, 2 (Sammlung Ziemer, Greifswald, 1; KASELKOU).  
22 Vgl. Grünhagen (wie Anm. 12), 37, Anm. 5. 
23 Kiunke (wie Anm. 7), 25; Herrmann (wie Anm. 1), 369. 
24 Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (vornehmlich Dienststelle West) über die Synodal-

Periode 1947-1954, (KASELKOU), 



26 Werner Klän 

  
Lutherische Freikirche mit ihren „östlichen Bezirk“ durch die Folgen von Flucht 

und Vertreibung betroffen. Dieser Bezirk hatte vor Beginn des II. Weltkriegs elf 

Gemeinden in sechs Parochien mit 1407 Gemeindegliedern umfasst.25 Eine erste 

westliche Notsynode der Evangelisch-Lutherischen Freikirche beschloss am 

13.08.1945 in Groß Oesingen die Einrichtung einer zentralen Forschungsstelle, 

um die Flüchtlinge und Vertriebenen zu erfassen. 26 Gleichzeitig wurde die Kon-

taktaufnahme mit den übrigen selbständigen evangelisch-lutherischen Kirchen 

auf den Weg gebracht.27 Ein provisorischer Synodalrat der Evangelisch-Lutheri-

schen Freikirche für die westlichen Besatzungszonen war seit Mai 1946 für die 

Unterstützung hilfsbedürftiger Gemeinden, Personen und Familien, nicht zuletzt 

aber für die Aufgabe der „Flüchtlingsmission“ zuständig, außerdem für die Re-

gelung der Verhältnisse zu den lutherischen Flüchtlingen aus dem Osten.28 Die-

ses Flüchtlingswerk hatte die Aufgabe, „die in der Zerstreuung lebenden Glau-

bensgenossen zu sammeln und sie den zuständigen Gemeinden zur Betreuung 

zuzuführen“, aber auch Eigeninitiative in pastoraler wie sozialer Hinsicht zu er-

greifen.29 Bei der kirchlichen Eingliederung „auslandsdeutscher“ Lutheraner in 

die freikirchlichen Gegebenheiten kam es auch in der Evangelisch-Lutherischen 

Freikirche zu Integrationsproblemen, deren Grund v. a. in der unterschiedlichen 

Ausprägung konfessionellen Bewusstseins gesehen wurde.  

 

Schon im August 1945 wurden Bestimmungen getroffen, die v. a. die Beziehun-

gen zu den vertriebenen Pfarrern und Gemeindeglieder der Evangelisch-Luthe-

rischen Freikirche in Polen betrafen. Sie sollte eigentlich nicht als eigenständige 

Kirche wieder begründet, sondern der Evangelisch-Lutherischen Freikirche (in 

Sachsen und anderen Staaten) assoziiert werden und dabei eine Angliederung 

erfahren, die sie einerseits integrierte, andererseits die Möglichkeit einer eigen-

ständigen Reorganisation offenhielt.30 Unter Leitung von Pastor Malschner/Ma-

liszewski konstituierte sie sich jedoch schon 1946 als Evangelisch-Lutherische 

Flüchtlings-Missionskirche (seit 1951: Evangelisch-Lutherische Bekenntniskir-

che), die bis zu ihrem Anschluss an die Selbständige Evangelisch-Lutherische 

Kirche (SELK, seit 1972) im Jahr 1976 organisatorisch eigenständig blieb, aber 

in engster Verbindung mit den übrigen selbständigen evangelisch-lutherischen 

Kirchen, v.a. der Evangelisch-Lutherischen Freikirche stand.31 Eine eigene 

Flüchtlingsgemeinde dieser Kirche entstand in Ludwigsburg bei Stuttgart, getra-

gen v.a. von Flüchtlingen aus Ost- und Südosteuropa. 

                                                      
25 Herrmann (wie Anm. 1), 510. 
26 Protokoll der Notsynode der Evangelisch-Lutherischen Freikirche, Groß Oesingen, 13.08.1945 (KA-

SELKOU), 3. 
27 Ebda., 4. 
28 Schreiben von Pfr. H. Stallmann an Präses P. H. Petersen, 06.05.1946 (KASELKOU). 
29 Ein Weihnachtsgruß an unsere Flüchtlinge, Der Lutheraner. Zeitblatt für evangelisch-lutherische 
Gemeinden 1 (1946/47), 2f.; Flüchtlingswerk, ebda., 55; Flüchtlingswerk der Ev.-luth. Freikirche, Lu-

theraner 3 (1949) , 15f.; Zum Dienst an einer Flüchtlingsgemeinde, ebda., 66; „Ich will das Verlorene 

wiedersuchen und das Verirrte wiederbringen“, ebda., 101f. 
30 H. Stallmann an Präses H. P. Petersen (wie Anm. xx), 2. 
31 Protokoll der Besprechung mit der Flüchtlingsmissionskirche und dem Flüchtlingswerk, 02.10.1946 

(KASELKOU). 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 27 
 

 

 

Die Flüchtlingsströme erforderten organisatorische Maßnahmen größeren Um-

fangs.32Teilweise wurde versucht, Vertriebene aus den Kerngebieten der Evan-

gelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche in bestehende Gemeinden ein- oder 

ihnen anzugliedern.33 So wuchs z. B. die Gemeinde Schwenningdorf auf das drei-

fache ihres Vorkriegsbestandes. In Düsseldorf, Köln, Radevormwald und Siegen 

kam es zu starkem Zuwachs, teils auch zur Entwicklung neuer Predigtorte. An-

dernorts, wie in Braunschweig (1951), Dortmund (1946), Hagen/W., wurden 

Flüchtlingspfarrämter eingerichtet, um die Wanderungsbewegung kirchlich auf-

zufangen. Auch ein ständiger Suchdienst war eingerichtet.34 

 

Es kam aber auch zu Neugründungen, weil Flüchtlinge aus Polen (Łódź) sich 

nicht in die (unierten) landeskirchlichen Gemeinden integrieren lassen wollten 

und austraten, wie in Alfeld, Borghorst/W., Gronau/W., Lippstadt. Allerdings 

war bald festzustellen, dass diesen Lutheranern aus der Evangelischen Kirche 

Augsburger Konfession in Polen oft ein tiefer gehendes Verständnis für die Be-

sonderheiten einer konfessionellen, freikirchlich organisierten Bekenntniskirche 

mangelte; daher kam es zu Auswanderungen in die USA, wie in Alfeld, Gronau 

und Lippstadt, und zum deutlichen Rückgang der Zahlen. In Schleswig-Holstein 

bestand teilweise ein Pfarrbezirk35, der aber durch die seit 1950 stattfindenden 

Umsiedlungsmaßnahmen zahlenmäßig immer mehr abnahm, so dass schließlich 

die verbleibenden Gemeindeglieder an Pfarrämter der Evangelisch-Lutherischen 

Freikirche und der Selbständigen evangelisch-lutherischen Kirche überwiesen 

wurden. Die drei Gemeinden im Saarland waren in diesen Jahren noch politisch 

vom übrigen Westdeutschland abgeschnitten, auch währungsmäßig, konnten 

aber den organisatorischen Zusammenhang mit der Evangelisch-lutherischen 

(altlutherischen) Kirche wahren.36 

 

Besonders zu erwähnen sind die Neugründungen in der Pfalz und in Bayern.37 In 

Bayern fanden die ersten Zuwanderungen aus Schlesien schon im Januar 1945 

statt. Zunächst wurde ein Diakon (Ernst Junker) mit der Sammlung und Betreu-

ung der Altlutheraner betraut, seit 1949 unterstützt von einem südafrikanischen 

Pfarrer, der dann in die Mission zurückkehrte. Ab 1951 wurde ein eigenes 

Diasporapfarramt gebildet; in der Zerstreuung kam es durchaus zu geistlicher 

Zusammenarbeit, sowohl mit der Bayrischen Landeskirche als auch mit der 

                                                      
32 Erst Nachrichten aus der SBZ datieren vom Herbst 1945, vgl. W. Brachmann an die Amtsbrüder und 

Gemeindeglieder (KASELKOU). 
33 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 
Anm. 11). 
34 Vgl. die stehende Rubrik „Von der Diasporafürsorge werden gesucht“ in Kirchenblatt (wie Anm. 4), 

103. 119. 156 u. ö.; die Zentrale der Diasporafürsorge wurde von Frau Lohmann, Berlin-Grunewald 
geleitet. 
35 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 

Anm. 11); vgl. Rudolph (wie Anm. 11), 509f. 
36 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 

Anm. 11). 
37 Ebda. 



28 Werner Klän 

  
Selbständigen evangelisch-lutherischen Kirche; im Jahr 1954 wurden in diesem 

Pfarrbezirk 1352 Seelen gezählt. In der Pfalz wurde eine eigene Arbeit der Evan-

gelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche erst 1953 aufgenommen, als Kir-

chenglieder, die dorthin verzogen – übrigens auch aus lutherischen Landeskir-

chen! – eigene, konfessionell bestimmte Gottesdienste verlangten, die von der 

Landeskirche verweigert wurden; Unterstützung für diese Arbeit kam zu seiner 

Zeit noch vom Martin-Luther-Bund, so dass die Evangelisch-lutherische (altlu-

therische) Kirche überzeugt sein konnte, an dieser Stelle „stellvertretenden 

Dienst für die Gesamtkirche“ zu leisten.38 

 

In Nordhessen war die Lage durch den Zustrom einer großen Zahl von Flücht-

lingen und das Nebeneinander verschiedener selbständiger evangelisch-lutheri-

scher Kirchen gekennzeichnet, das nicht immer spannungsfrei blieb. Korbach 

wurde ein Refugium für ehemalige Gubener Diakonissen, die hier ihr Diakonis-

senhaus im Westen Deutschlands aufbauten, obwohl das Gubener Mutterhaus 

erhalten blieb. Andere Gemeinden, wie Frankfurt/M., Wiesbaden, Gemün-

den/WW. waren bald relativ stabil, obwohl in den Großstädten viel Wiederauf-

bauarbeit zu leisten war. Angesichts der divergierenden Zielregionen der Flücht-

linge und Vertrieben erwies es sich als notwendig, Glieder der Evangelisch-lu-

therischen (altlutherischen) Kirche auf Pfarrämter der verbündeten Kirchen hin-

zuweisen.39 

 

Das gilt vergleichsweise auch für die Sowjetisch Besetzte Zone (SBZ) bzw. das 

Staatsgebiet der DDR. Auch hier waren organisatorische Maßnahmen, wie die 

Teilung der ehemaligen Diözese Sachsen-Anhalt-Thüringen, erforderlich. 

Diasporafürsorge wurde für die in Westmecklenburg zerstreuten Gemeindeglie-

der 1948 von Berlin aus aufgenommen; in Ostmecklenburg wurde sie von Pfarr-

sitzen in Brandenburg aus vorgenommen. Die Betreuung einer Flüchtlingsparo-

chie Mahlsdorf-Dahme-Luckau wurde seit 1950 von Berlin aus wahrgenommen. 

Auch wurden Gemeinden der eigentlich hessischen Selbständigen evangelisch-

lutherischen Kirche auf dem Territorium der SBZ/DDR der pastoralen Versor-

gung durch die Evangelisch-lutherische (altlutherische) Kirche zugewiesen.40 

 

In Vorpommern wurde 1949 die Sammlung der dorthin vertriebenen Kirchen-

glieder der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche mit der Gründung 

der Flüchtlingsparochie Greifswald im Jahr 1948 vorläufig abgeschlossen41; die 

Gemeinde Ückermünde wurde von dort aus 1950 nach Angermünde umgepfarrt. 

1951 wurde schließlich noch ein Diaspora-Pfarramt Rüdersdorf-Woltersdorf in 

Verbindung mit der Gemeinde Berlin-Süd eingerichtet. Größere Zahlen von 

Flüchtlingen fanden sich in der Gemeinde Jabel in der Priegnitz ein. In 

                                                      
38 Ebda. Rudolph (wie Anm. 1), 509-517. 
39 Pfarrämter der verbündeten Freikirchen in den Aufnahmegebieten für umzusiedelnde Flüchtlinge, 

Kirchenblatt (wie Anm. 4), 16f. 
40 Synodalbericht der Dienststelle Ost des Oberkirchenkollegiums für die Zeit vom 1.1.1948 bis 

31.12.1952 (KASELKOU). 
41 Flüchtlings-Parochie Greifswald, Kirchenblatt (wie Anm. 4), 11f. 



Die kirchliche Verhältnisbestimmung (Teil 1) 29 
 

 

Weißenfels entstand eine eigenständige Gemeinde, bestehend aus Flüchtlingen 

aus Łódź, die erst 1946 Anschluss an die Evangelisch-lutherische (altlutherische) 

Kirche fand. Die Gemeinden Herrenbreitungen und Brottenrode, die zur Selb-

ständigen evangelisch-lutherischen Kirche gehört hatten, wurden 1949 in den 

Verband der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kirche übernommen, bei 

Wahrung ihrer liturgischen und kirchenordnungsmäßigen Eigenheiten.42 Zwölf 

Gemeinden erhielten schließlich 1951 neu die staatliche Anerkennung durch die 

Regierung der DDR43, so dass Anfang der fünfziger Jahre auch auf dem Gebiet 

der DDR eine relative Konsolidierung der Evangelisch-lutherischen (altlutheri-

schen) Kirche zu verzeichnen war. 

 

Zusammenfassung 1 

Der Eindruck sehr unruhiger, wechselhafter, schwankender Verhältnisse bleibt 

jedenfalls für die ersten zehn Nachkriegsjahre vorherrschend; der Gedanke an 

eine Rückkehr in die östliche Heimat blieb vorhanden und musste auch theolo-

gisch bearbeitet werden.44 Das Oberkirchenkollegium selbst notierte noch in sei-

nem Verwaltungsbericht für die Nachkriegsjahre bis 1954, das Leben der Kirche 

sei bis 1951 „sehr bewegt, um nicht zu sagen unruhig, gewesen“. Umso beein-

druckender ist die Aufbauleistung dieser 1945 schwer getroffenen, ja teils fast 

zerschlagenen, wie im Fall der Evangelisch-lutherischen (altlutherischen) Kir-

che, Kirchen zu nennen. Freilich verband sich mit dem berechtigten Stolz über 

die Reorganisation auch die Sorge um „die geistliche Erbauung der Gemeinden 

durch Wort und Sakrament […], so dass wir von wirklich lebendigen Gemeinden 

unserer Kirche reden dürften“.45 

 

 

[Der 2. Teil des umfangreichen Aufsatzes wird in „Lutherische Beiträge“ 

2/2025 erscheinen] 

 

 

 

                                                      
42 Synodalbericht der Dienststelle Ost (wie Anm. 32). 
43 Es handelte sich um die Gemeinden Gotha, Arnstadt, Ilmenau, Greiz, Weißenfels, Schwerin, Ücker-

münde, Demmin, Greifswald, Heringsdorf, Stralsund, Zemitz; Synodalbericht der Dienststelle Ost (wie 

Anm. 32) 
44 Gedanken eines Flüchtlings zur Frage der Rückkehr, Kirchenblatt (wie Anm. 4), 15. 
45 Parochiale und personelle Veränderungen, in: Verwaltungsbericht des Oberkirchenkollegiums (wie 

Anm. 11). 


