4 Gert Kelter

Gert Kelter:

Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen

Gottesdienst?
Eine verzweigte Spurensuche

I. Wer segnet wen und warum?

1. Der Anlass

Noch vor der uns hier primdr interessierenden Frage, wie der aaronitische Se-
gen zum SchluBsegen des lutherischen Gottesdienstes wurde, stand eine ganz
andere Frage.

N&mlich die eines Gemeindegliedes, dem aufgefallen war, dass bei bestimmten
Gottesdiensten, an denen mehrere Ordinierte teilnehmen, zu bestimmten An-
lassen und zumindest in manchen Gemeinden! der Brauch bestehe, dass der
Schluflsegen immer vom ,,Ranghdchsten®, also entweder dem Superintenden-
ten, dem Propst oder dem Bischof gespendet werde, auch wenn der Ortspfarrer
als Hauptliturg den Gottesdienst geleitet habe.

Ob dies, so die Vermutung des Gemeindegliedes, mit einer Bibelstelle zu tun
haben konne, in der es sinngemif heifle, dass immer ,,der Niedrigere vom Hohe-
ren“ gesegnet werde.

Bei der gemeinten Bibelstelle, das war schnell erhoben, handelte es sich um Heb-
rder 7, 7, wo es heif3it: ,,Nun ist aber unstreitig, dass das Geringere vom Héheren
gesegnet wird.*

Der Satz fallt im Zusammenhang mit der Entfaltung der Hohenpriester-Christo-
logie? des Hebraerbriefes in den Kapiteln 5 bis 10.

Melchisedek wird als Abraham Uberlegen vorgestellt, weil er Abraham segnete
(und nicht umgekehrt) und den Zehnten von ihm empfing. In Christus ist nun ein
Priester nach dem Vorbild Melchisedeks® eingesetzt, der sein Priestertum nicht
aufgrund leiblicher Abstammung, sondern ,,durch die Kraft unzerstorbaren Le-
bens* erhielt.*

Wiéhrend es im levitisch-aaronitischen Priestertum viele und immer wieder neue
Priester gibt, ist das Hohepriestertum Christi ewig.

In diesem Kontext fallt dann der Satz: ,,Nun ist aber unstreitig, dass das Gerin-
gere vom Hoheren gesegnet wird.*

Das waére nun in der Tat eine schone biblische Begriindung fiir den von dem
Gemeindeglied beobachteten Brauch, dass auch in lutherischen Gottesdiensten,

! Der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK).

2vgl. z.B. Klaus Wengst, Messias und Hohepriester: Jesus im Hebréerbrief. Versuch, eine schwierige
Schrift zu verstehen. Stuttgart 2023.

3Melchisedek = Kénig der Gerechtigkeit, ein messianisch anmutender Titel. Der erste, im AT erwahnte
Priester, Gber dessen Herkunft und weiteres Schicksal nichts weiter gesagt wird. Fir sein Opfer ver-
wendet er bezeichnenderweise Brot und Wein und nicht das Fleisch von Opfertieren.

4 Hebr 7, 16.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 5

zumindest bei besonderen Anlassen, der jeweils ranghdchste Geistliche den
SchluBRsegen erteilt.

2. Quellen und Grinde?

Aber gibt es einen solchen Brauch in der lutherischen Kirche® tiberhaupt und
worin wadre er kirchenrechtlich bzw. agendarisch begrindet bzw. wo fande er
seinen rechtlichen oder agendarischen Niederschlag?

Ein Blick in das Agendenwerk der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kir-
che (SELK) ergibt folgendes Resultat:

In den ,,Erléuterungen zum Hauptgottesdienst™ heif3t es in der Evangelisch-Lu-
therischen Kirchenagende | zum SchlulRteil des Gottesdienstes bzw. dem Segen:
,IV. Der Schlufteil (Entlassung und Segen)

Der Liturg entldf3t die Gemeinde mit dem Friedenswunsch , Gehet hin im Frieden
des Herrn'; die Gemeinde nimmt den Friedenswunsch auf mit dem Lobpreis
, Gott sei ewiglich Dank’. Mit dem aaronitischen Segen (4. Mose 6), den der Li-
turg unter dem Zeichen des Kreuzes der Gemeinde erteilt und den diese mit Amen
(und mit der Selbstbekreuzigung) aufnimmt, ist der Gottesdienst zu Ende. Wie
am Anfang, so spielt auch am Schluf die Orgel zu Gottes Lob und Preis. Die
Gemeinde verlaBt nach einem stillen Gebet das Gotteshaus. “®

Hier ist nur vom ,,Liturgen® die Rede, also dem, der den Gottesdienst - und wenn
es sich um einen Sakramentsgottesdienst handelt, auch die Abendmahlsfeier -
leitet, auch wenn er selbst nicht predigt.

Eine Differenzierung zwischen Pastor, Superintendent, Propst und Bischof er-
folgt hier nicht.

In den ,,Anmerkungen zum Gebrauch* der Kirchenagende findet sich noch diese
Negativ- Regelung:

,,60. Das heilige Abendmahl! kann nur von einem ordinierten Geistlichen verwal-
tet werden. Wird ein Gottesdienst ohne heiliges Abendmahl von einem in der
Vorbereitung zum geistlichen Amt befindlichen Kirchglied (Vikar u.a.) gehalten,
so soll die Salutatio entfallen; anstelle des Segens am SchluR des Gottesdienstes
wird mit Wendung zum Altar eine Segensbitte (,,Herr, segne uns und behite
uns... ) gesprochen. Das gleiche gilt fiir den nicht ordinierten Amtstréiger (Lek-
tor u.a.), auch wenn er die Befugnis zur freien Wortverkiindigung hat.

5 In der rémisch-katholischen Kirche erteilt immer der Bischof den (Schuf-)Segen, wenn er anwesend
ist. Unterhalb des Bischofs gibt es in der rdmisch-katholischen Kirche eigentlich nur noch funktional-
administrative Leitungsamter (Dekan bzw. Dechant oder auch Propst), die jedoch keine Weihedmter
sind. Als Gemeindepfarrer und Liturg wiirde man einen im Gottesdienst anwesenden und ggf. predi-
genden Dekan vielleicht als Geste der Wertschdtzung bitten, den Segen zu erteilen. Verbindliche Re-
gelungen gibt es hierzu m.W. nicht.

6 Evangelisch-Lutherische Kirchenagende, hg. v. d. Kirchenleitung der SELK, Bd. I: Der Hauptgottes-
dienst mit Predigt und Heiligem Abendmahl und sonstige Predigt- und Abendmahlsgottesdienste, Frei-
burg/Basel/Wien 1997 (Handausgabe 2009) [Agende I], Seite 7.

7 Agende I. Nr. 66. Seite *16 — Anmerkungen: Nichtordinierte Amtstrager gibt es in der SELK nicht.
Schon gar nicht solche, die auch noch das Recht zur ,.freien* Wortverkiindigung hétten. Vielleicht sind
hier die Pfarrdiakone ,.alter Ordnung“ gemeint, die eine distinkte Ordination erhalten haben und damit
das Recht zur offentlichen Wortverkindigung. ,,Freie Wortverkindigung* ist ein Begriff aus dem



6 Gert Kelter

2.1 Weitere exkursive Beobachtungen zu Segensformen und Segnen-
den in Agenden und Regelungen in der SELK

2.2 Vikare und Lektoren

Verbindliche Regelungen zur Befugnis zum offentlichen Segnen, die jedoch auf
die oben zitierten agendarischen Regelungen Bezug nehmen, finden sich ansons-
ten nur im Blick auf nichtordinierte Leiter von (Wort- / Lese-) Gottesdiensten,
also Vikare und Lektoren.®

So heift es in einem Rundschreiben des Bischofs, das Vikare zu Beginn ihres
Dienstes erhalten®:

,a)  Salutatio: Die Salutatio im 6ffentlichen Gottesdienst sollte entfallen (vgl.
ev.-luth. Kirchenagende S. 16*, Nr. 66)

b) Erteilung des Segens: Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv
erfolgen. Folgende Formulierungen sind angebracht: ,Herr, segne und behiite
uns; Herr, lass dein Angesicht leuchten tber uns und sei uns gnadig; Herr, er-
hebe dein Angesicht auf uns und gib uns Frieden. * (vgl. ev.-luth. Kirchenagende
S. 16* Nr. 66)“1°

In der Handreichung fiir den Lesegottesdienst der SELK ,,Um Christus versam-
melte Gemeinde*“** finden sich einige, zum Teil auch widerspriichliche und the-
ologisch zu hinterfragende Regelungen und Hinweise.

So bildet das Ordinarium des Predigtgottesdienstes den Kern dieser Auszugsa-
gende. Es fallt auf, dass vor dem Kollektengebet die Salutatio (wohlgemerkt im
Blick auf nichtordinierte Lektoren), wenn auch als Rubrik, vorgesehen ist, wah-
rend sie vor der ,,Segensbitte” am Schluss des Lesegottesdienstes durch das Be-
nedicamus ersetzt wurde'?,

Anstelle der fur Ordinierte tblichen distributiven Segenserteilung in der 2. Per-
son Singular (,,Der Herr segne dich...*) sollen Lektoren mit Wendung zum Altar,
also (wie) zum Gebet in Gebetsform sprechen oder singen ,,Herr, segne uns...“%3.
In allen Féllen handelt es sich jedenfalls um Adaptionen des aaronitischen Se-
gens.

Das ,,Gestaltungsbeispiel fiir einfache Verhéltnisse® sieht ebenfalls eine

landeskirchlichen Protestantismus und bezieht sich auf die nahezu ungebundene Redefreiheit des Pre-
digers. In der lutherischen Kirche ist die Wortverkindigung jedoch nie eine ,freie“, sondern immer
eine gebundene, ndmlich an Schrift und Bekenntnis gebundene!

8 Fur Pastoralreferentinnen gibt es keine gesonderten Regelungen, sodass davon auszugehen ist, dass
die Regelungen fiir Vikare bzw. Lektoren hier sinnentsprechend anzuwenden waren.

® Rundschreiben der Kirchenleitung. Zum Dienst der Vikare und Mentoren. Unveroffentlicht. S. 5.

% Die Formulierungen sind freilich in sich nicht konsistent: Die Intention der Regelung ist ja, dass
Vikare keinen Segen im offentlichen Gottesdienst erteilen diirfen, weil sie nicht ordiniert sind und die
Erteilung des Segens im 6ffentlichen Gottesdienst an die Gemeinde ordinationsgebunden ist. VVon da-
her ist die Formulierung ,,Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv erfolgen* nicht theologisch
zuende gedacht.

1 Um Christus versammelte Gemeinde. Handreichung fir den Lesegottesdienst (Lektorengottes-
dienst). Hrg. v.d. Liturgischen Kommission der SELK. GroR Oesingen 2002 [Lektorenagende].

12 |_ektorenagende. S. 28.

13 |ektorenagende. S. 28.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 7

Segenshitte in Gebetsform (ohne Angabe zur Gebetsrichtung) vor, wobei hier
alternativ zur Adaption des aaronitischen Segens (in Gebetsform) nun auch der
trinitarische Segen auftaucht.**

In der Form ,,Predigtgottesdienst. Schlichte Form* schliefit der Gottesdienst nur
mit dem trinitarischen Segen, deprekativ mit dem Personalpronomen in der 1.
Person im Akkusativ (,,Es segne und behiite uns...).

Die in einer Form zusammengefassten Tagzeitengebete (Mette und Vesper)
schlieBen seltsamerweise wieder mit der Salutatio (,,Der Herr sei mit euch — Und
mit deinem Geiste)'® vor dem trinitarischen Segen, der jedoch nicht als Gebet
formuliert ist, wie dies beim aaronitischen Segen im Ordinarium des Predigtgot-
tesdienstes vorgesehen wird.

Wer ist der Segnende nach Aussage der Lektorenagende? Der Liturg, also der
Lektor, wobei in den Vorbemerkungen erldutert wird, dass den Lektorendienst
,Mianner und Frauen ausiiben [konnen], wenn die Gemeinde aus Riicksicht-
nahme auf die Gewissen nicht anders entscheidet (vgl. 1. Kor 8,11.12.).%6

In einer Fullnote heifl3t es dazu noch weiter: ,, Artikel 7.2 der Grundordnung der
SELK, nach dem das geistliche Amt nur Mannern iibertragen werden kann, wird
durch diese Regelung nicht eingeschrinkt.” Bemerkenswert erscheint der Zu-
satz: ,,Der Anschein der Preisgabe dieses Artikels ist zu vermeiden. “Y'

2.3 Die Agende »Amt-Amter-Dienste*

Die Agende ,,Amt-Amter-Dienste* [A-A-D], die als Band I\V/I des Agendenwer-
kes seit 2011 als ,,Entwurf zur Erprobung® vorliegt und 2017 in einer verdnderten
weiteren Erprobungsfassung erneut erschien, bietet zur Frage, wer den SchluB-
segen erteilt, kein einheitliches Bild.

In der ersten Auflage der A-A-D-Entwurfsagende hieB es noch: ,,Die anschlies-
sende Feier des Altarsakramentes leitet in der Regel der Ordinator, der auch den
Segen erteilt.«!8

In einer FuBnote wird hierzu vermerkt: ,,In der Regel* besagt, dass ggf. auch der
Neuordinierte die Sakramentsfeier leiten und den Schlulsegen erteilen kann,
wenn er dies wiinscht.*

In der 2. Auflage heif3t es nun ,,Die anschlieBende Feier des heiligen Abendmahls
leitet in der Regel der Ordinierte.“*°

Zum Segen bzw. zu der Person, die den SchluRRsegen erteilt, werden keine

4 Deprektativ-erteilend: ,,Es segne und behiite uns der allmachtige und barmherzige Gott, der Vater,
der Sohn und der Heilige Geist.“ Vgl. Lektorenagende. S. 40.

15 Die nach den agendarischen Anweisungen eigentlich entfallen soll.

16 |_ektorenagende. S. 6. Nr. 2.

17 Lektorenagende. S. 6. Nr. 2. Vergleiche zur hier nicht weiter fokussierten Frage, ob auch Frauen
Lesegottesdienste leiten diirfen: Christian Neddens. Bibel und Gemeinde. Zum Dienst von Lektorinnen
und Lektoren in der Selbstdndigen Evangelisch-Lutherischen Kirche. LuThK 2/2023. S. 187 ff.

8 Amt-Amter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV/1.Hrg. v.d. Kirchenleitung der
SELK. Entwurf zur Erprobung. Gottingen 2011. S. 61.

1 Amt-Amter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV / 1. Hg. v.d. Kirchenleitung der
SELK. Entwurf zur Erprobung. Gottingen. 2. Auflage 2017. S. 64.



8 Gert Kelter

Angaben mehr gemacht.

Bei allen anderen Amtseinsetzungs-, Einweisungs-, Bestédtigungs- und Seg-
nungshandlungen ist es entweder der neueingesetzte Amtstrager (Bischof,
Propst, Superintendent) oder ,,der Liturg®, der den SchluB3segen erteilt.

3. Zusammenfassung des ersten Teils

Zusammenfassend l&sst sich also sagen: Wenn in einem lutherischen Hauptgot-
tesdienst ein Inhaber des bischéflichen Amtes (Superintendent, Propst oder Bi-
schof), der nicht der Liturg, also Leiter des Gottesdienstes ist, den Schluf3segen
erteilt, hat dies keine Anhaltspunkte im Kirchenrecht bzw. in den rechtlichen
Angaben der geltenden Agenden.

Von daher werden natlrlich auch an keiner Stelle biblische Griinde, z.B. Hebr.
7,7 dafur angeflhrt, wer, auf welche Weise, wen im 6ffentlichen Gottesdienst
segnen darf.

Wo dieser Brauch, wonach der ranghdchste Geistliche im Gottesdienst den Se-
gen erteilt, getibt wird, handelt es sich demnach méglicherweise um eine unre-
flektierte Imitation rémisch-katholischer Gepflogenheiten, einen Ausdruck einer
bestimmten (individuellen) Amtstheologie (Hochschatzung des ordinierten Am-
tes) oder evtl. nur um ein Zeichen des Respektes und der Wertschétzung oder der
Gastfreundschaft.?

Der Exkurs zu ,,Segensformen und Segnenden* erbrachte im Wesentlichen, dass
erwartungsgemaR in einer Kirche, die eine unklare und uneinheitliche (also letzt-
lich keine verbindliche und akzeptierte) Amtstheologie hat, auch keine klaren,
biblisch-theologisch begrindeten und einheitlichen kirchenrechtlichen, agenda-
rischen und in der Folge auch gottesdienstpraktischen Regeln zu der Frage zu
erwarten sind, wer, wen, aus welchen Griinden, auf welche Weise im &ffentli-
chen Gottesdienst die um Christus versammelte Gemeinde segnet, segnen darf
oder eben auch nicht.?*

I1. Vermeintliche Selbstverstandlichkeiten

Bis hierher sind wir ganz selbstverstandlich davon ausgegangen, dass der
Schlufisegen im Gottesdienst gewissermallen ,,s0 sicher ist wie das Amen in der
Kirche®.

Zu den vermeintlichen Selbstverstédndlichkeiten des lutherischen Gottesdienstes
zéhlt es, dass

a) jeder Hauptgottesdienst?? mit dem Segen beschlossen wird und

20 7.B., wenn ein Superintendent, Propst oder Bischof zu einem Gemeindejubilaum anreist und die
Festpredigt im Gottesdienst halt.

2 Die bestehenden Regelungen sind infolgedessen auch als Soll-Bestimmungen formuliert, die ja in
der Regel in der SELK - eher willkirlich- nicht im verwaltungsjuristischen Sinne (ndmlich genauso
verbindlich wie eine Muss-Vorschrift) verstanden werden, sondern als ,,unverbindliche Empfehlung*.
22 Also der, nach Ubereinstimmendem Zeugnis von Schrift und Bekenntnis, vollstandige, aus Wortver-
kiindigung und Sakramentsfeier bestehende Gottesdienst der Gemeinde.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 9

b) dieser Segen der aaronitische Segen nach 4.Mose 6,24-262 ist.

Uber die etwas spezielle Ausgangsfrage nach der segnenden Person bzw. nach
einem in der Praxis gelegentlich zu beobachtenden Vorrang des einen vor dem
anderen Amtstrager im Blick auf die Erteilung des SchluRsegens, kommen wir
jetzt zu zwei sehr grundsétzlichen Fragen, die uns im Folgenden beschéftigen
sollen.

1. Seit wann endet der Gottesdienst Gberhaupt mit dem Segen?

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen zum ,,Stan-
dardsegen® im lutherischen Hauptgottesdienst?

1. Seit wann endet der Gottesdienst tberhaupt mit dem Segen?

Wihrend das ,,Amen in der Kirche® im Neuen Testament 152 Mal vorkommt,
wenngleich meist nicht als abschlieBend bekraftigende Zustimmung eines Gebe-
tes im Lutherschen Sinne von ,,Amen, Amen, das heiBit: Ja, ja, so soll es gesche-
hen®, sondern vor einer Aussage, bei Luther meist mit ,,wahrlich® {ibersetzt,
kommt der aaronitische Segen, aber auch der trinitarische Segen im neuen Tes-
tament in der uns bekannten Form gar nicht vor.

Der aaronitische Segen® ist der priesterliche Segen, den Gott der HERR selbst
Mose iibermittelt und ihn beauftragt: ,,Sage Aaron und seinen Shnen und sprich:
So sollt ihr sagen zu den Israeliten, wenn ihr sie segnet: Der HERR segne dich
und behtte dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten Gber dir und sei dir
gnadig; der HERR hebe sein Angesicht Giber dich und gebe dir Frieden. So sollen
sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.“ 4 Mose 6, 24-26.
,Aaron und seine S6hne*: Aaron und seine S6hne werden im AT auch als die
einzig legitimen Priester angesehen.?

Also: Nicht jeder, sondern nur die von Gott dazu erwéhlten ,,Aaroniden sind
beauftragt und befugt, den Segen, das hei3t: den Namen Gottes, auf das Volk zu
legen.

Bis heute wird im orthodoxen Judentum der aaronitische Segen von den Ange-
horigen der priesterlichen Geschlechter (Leviten und Kohanim) zu bestimmten
Anlassen gesprochen bzw. gesungen.?®

Der aaronitische Segen ist nicht trinitarisch, jedoch triadisch, also dreistrophig
aufgebaut.

Wie sieht es nun mit dem priesterlichen Segen in der christlichen Kirche und
Gemeinde aus?

2 Der HERR segne dich und behiite dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten tiber dir und sei dir
gnédig; der HERR hebe (in der Agende: , erhebe*; vgl. Agende | S. 288) sein Angesicht uber (in der
Agende: ,,auf dich “) dich und gebe dir Frieden.

2 \gl. Bernd-Jorg Diebner, Der sog. ,,Aaronitische Segen* (Num 6,24-26). In: Heinrich Riehm (Hg.).
Freude am Gottesdienst. Festschrift fiir Frieder Schulz, Dreisam-Verlag, Heidelberg 1988, S. 201-218.
% vgl. 1Chr 6,34; 1Chr 23,1.

% Ein beeindruckendes Tonbeispiel des gesungenen aaronitischen Segens im orthodox-judischen Got-
tesdienst (Kantor Gershon Sirota Warschau, 1908) findet man unter https://de.wikipedia.org/wiki/Aa-
ronitischer_Segen#Judentum



https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum

10 Gert Kelter

Segnungen der Gemeinde wahrend des Gottesdienstes?” miissen dabei vom
SchluBRsegen am Ende des Gottesdienstes unterschieden werden.

Einzelne friihe orientalische Quellen des 4. Jahrhunderts bezeugen priesterliche
Segnungen der Gemeinde vor der Kommunion, also zum gesegneten Empfang
des Leibes und Blutes Christi.?®

Im friihen Altertum findet sich in vielen Liturgien der Brauch, dass am Ende der
Eucharistiefeier (also des Abendmahlsteils, was nicht mit dem Ende des gesam-
ten Gottesdienstes identisch ist) der Bischof bzw. Priester ein Segensgebet
spricht, das durch den Diakon mit der Aufforderung ,,Verneigt euch vor Gott*?°
eingeleitet wurde.

Auch in den gallikanischen Liturgien findet sich ein solcher Segen im Zusam-
menhang mit der Eucharistie schon im 5. Jahrhundert, gesprochen vom Bischof
oder in schlichteren Messen (ab dem 6. Jahrhundert) auch vom Priester. Aller-
dings wird dort dieser Segen nicht so sehr als Vorbereitung zu einem wiirdigen,
gesegneten Kommunionempfang verstanden, sondern eher als Ersatz fiir den
Empfang fir diejenigen, die nicht kommunizieren.

Dieser Segen war meist triadisch, also dreigliedrig und der jeweiligen Kirchen-
jahreszeit angepasst.*

Urspriinglich, so besagen die dltesten Zeugnisse, ,,bildete die Kommunion ein-
fach den Schluss der Eucharistiefeier, ohne dass sie noch von besonderen Gebe-
ten begleitet war.*%!

Den Schluf? der regelméaRigen gottesdienstlichen Liturgie bildete in anderen frii-
hen Liturgien, z.B. der Clementinischen Liturgie®, die Akklamation des Diakons
,,Geht im Frieden auseinander!“3, also dem Pendant zu unserem heutigen ,,Gehet
hin im Frieden!*, worauf die Gemeinde mit ,,Gott sei ewiglich Dank!* antwortet.
Es handelt sich also nicht um einen formalen und formelhaften Segen im heuti-
gen Sinne, sondern um einen ,,Entlassungsruf™, von dem Jungmann sagt, man
dirfe von ihm jedoch ,, nicht viel mehr erwarten, als das Wort, mit dem der Vor-
sitzende in jeder wohlgeordneten Versammlung diese zuletzt fir geschlossen er-
kléirt, zumal das verabschiedende Segnungsgebet ja vorausgegangen ist. “**
Teilweise wurde in diesen Entlassungsrufen auch bereits der Begriff ,,missa“ ver-
wendet, das so viel wie ,,Sendung® oder ,,Entlassung® bedeutet und aus dem sich

2 Dazu zahlen im weiteren Sinne z.B. auch die Salutationes ,,Der Herr sei mit euch. Peter Brunner
bezeichnet diese Salutationen mit Lyder Brun als ,,wirkliches segnen®. VVgl. Peter Brunner. Der Segen
als dogmatisches und liturgisches Problem. in: Pro Ecclesia. Gesammelte Aufsétze zur dogmatischen
Theologie. Bd. Il. Firth 1990. S. 348 [Brunner, Segen].

2y/gl. J. A. Jungmann, Missa solemnis, Teil I1. Eine genetische Erklarung der rémischen Messe. Wien
1949. S. 356ff [Jungmann].

2 Humilitate capita vestra Deo. Vgl. Adam-Berger, S. 4.

% vgl. Adolf Adam / Rupert Berger, Pastoral-Liturgisches Handlexikon. Freiburg 1980. 6. Aufl. —
Lemma Segen. S. 473 [Adam-Berger].

8 Jungmann, a.a.0., S. 334.

%2 In den Apostolischen Konstitutionen aus dem spaten 4. Jahrhundert.

33 Kurt Fror, Salutationen, Benediktionen, Amen, In: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottes-
dienstes, Band II. Seite 589 [Leiturgia].

% Jungmann, a.a.0., S. 523-524.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 11

die Bezeichnung ,,Messe” fiir den gesamten eucharistischen Gottesdienst entwi-
ckelt hat.

Einen formalen SchluBsegen, der die Messe beendet, finden wir hier und noch
lange Zeit nicht im christlichen Gottesdienst!3®

In heutigen Agenden bzw. MelRbichern ist der Schlusegen (aaronitisch oder
trinitarisch) selbstverstandlicher Bestandteil der Ordinarien, also der feststehen-
den Teile des Gottesdienstes®.

Erst vom 11. Jahrhundert an gehorte jedoch ein formaler bischoflicher bzw.
priesterlicher SchluRsegen zu den Ordinarien. Und erst im 12. Jahrhundert wurde
auch in Rom der SchluRsegen vom Altar (!) aus erteilt.3” Gemessen an der tber
2000-jahrigen Kirchengeschichte ist der gottesdienstliche priesterliche bzw. bi-
schofliche Schluf3segen also eine eher neuere Entwicklung.

Wie kam es dazu? Nach der Entlassung (mit dem Friedensgruf3, dem Dank der
Gemeinde und dem Entlassungsruf) erfolgte das, was man in rémisch-katholi-
schen Papst- und Bischofsmessen bis heute beobachten kann: Der Bischof ver-
lasst das Gotteshaus, in dem er, durch die Gemeinde schreitend, die Gemeinde
mit dem Kreuzeszeichen segnet.®

Dieser Segen, der ja dem Empfinden nach erst ,,nach der Messe* gegeben wurde,
wanderte gewissermafen aus gallikanischen und anderen liturgischen Traditio-
nen in das romische Messbuch® und dort ans Ende der Messfeier, als im fran-
kisch-gallischen Raum die romische Liturgie tibernommen wurde.*

Festzuhalten ist aber, dass auch in den spéteren westlichen Liturgien noch der
namengebende Entlassungsruf ,,Ite, missa est™ bzw. der darauffolgende Dank des
Volkes der chronologische Abschluss der Messe ist und nicht der Segen.

In der nachkonziliaren, modernen rémisch-katholischen Liturgie wird in der

% Ein Beispiel aus dem 8./9. Jahrhundert fir den SchluR der Messe aus dem Ordo von St. Amand (ca.
800 n. Chr.): ,,Die Kollekte nach der Kommunion und die Verabschiedung. Nachdem die Kollekte
beendet ist, sagt der Diakon (nicht derjenige, der das Evangelium liest, sondern ein anderer): Geh, die
Messe ist zu Ende!

Dann steigt der Pontifex vom Altar herab und die Diakone mit ihm, und der oben erwdhnte Subdiakon
geht mit dem Weihrauchfass vor ihm her, ebenso wie die Leuchter, die von den Kerzenhaltern getragen
werden; und wahrend er durch die Mitte des Presbyteriums hinuntergeht, sagt ein Subdiakon des Cho-
res: Herr, bitte um den Segen! Und der Pontifex spricht das Gebet, und sie antworten: Amen. Und
wenn er aus dem Presbyterium hinausgeht, sagen die Richter als nachstes: Herr, erbitte den Segen!
Und wenn der Segen erteilt worden ist, antworten sie: Amen. Und die Kollegien treten mit ihren Leuch-
tern vor den Pontifex und bleiben vor der Tilr der Sakristei stehen, bis er hineingegangen ist; dann
ldschen sie ihre Lichter aus.«

Vagl. http://sacrificium-laudis.blogspot.com/p/ordo-of-st-amand-c-800-ad-from-ordo.html

3 Die kirchenjahreszeitlich oder nach Anlassen wechselnden Stiicke nennt man ,,Proprium®, das je-
weils Eigene.

37 vgl. Kurt Froér. In: Leiturgia, a.a.0. S. 590.

3 Jungmann, S. 356ff / Leiturgia S. 589.

% Allerdings nicht flachendeckend und in einer Reihe von Orden erst sehr viel spéter.

40vgl. Adam-Berger, a.a.0., S. 473.



12 Gert Kelter

deutschen Fassung ,,Ite, missa est* allerdings nicht mit ,,Geht, das ist die Entlas-
sung / Sendung®, sondern mit ,,Gehet hin im Frieden® libersetzt und entspricht
daher inhaltlich dem ,,Gehet hin im Frieden des Herrn* der lutherischen Agende
I, nach der allerdings der Segen und nicht dieser Entlassungsruf den tatsachlichen
Schluss des Gottesdienstes bildet.

Friedrich Kalb schreibt dazu und geht kritisch auf den fast uberall anzutreffenden
Brauch ein, nach dem Segen bzw. dem Schluss-Amen noch ein Lied singen zu
lassen: ,,Ist ein SchluBgesang vorgesehen, so soll er nicht nach dem Segen ein-
geordnet werden. Der Segen soll in jedem Fall das Letzte sein.“4

Weil es nun urspriinglich der Bischofssegen war, aus dem sich der Schluf3segen
entwickelte, gab es zwischenzeitlich auch Regelungen, die den Unterschied zum
gewdohnlichen Priester markieren sollten, nachdem sich diese Zwei- bzw. Drei-
stufung des Amtes durchgesetzt hatte. Z.B. durfte nur der Bischof mit ,,bloBer
Hand* das Kreuzzeichen zum Segen machen, wihrend der normale Priester ei-
nen geweihten Gegenstand (meist Kelch oder Patene, aber auch eine Reliquie) in
der Hand halten musste.

Die Entwicklung des ,,ambulanten‘ bisch6flichen Segens nach der Messe zu ei-
nem festen Bestandteil des Ordinariums ist vielleicht vergleichbar mit der Ent-
wicklung des Nunc dimittis von einem unter mehreren Gebeten nach Schluss der
Kommunion, von einem eigentlich vom Priester zu Forderung seiner eigenen
Sakramentsandacht gesprochenen Gebet* zu einem Gemeindegesang, der zu-
mindest in der Selbstandigen Evangelisch-Lutherischen Kirche*® de facto den
Status eines Ordinariumshestandteils erhalten hat und dort den regelméRigen Ab-
schluss der Kommunion bildet.

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen
zum ,,Standardsegen® im lutherischen Hauptgottesdienst?

In den hochmittelalterlichen MeRbiichern finden wir den SchluRsegen nach und
nach als Bestandteil des Ordinariums, ohne dass hierfur allerdings jeweils be-
stimmte Segensformeln oder Worte vorgeschrieben waren. Jungmann fihrt das
darauf zuriick, dass ,,man einfach die landesiibliche Formel gebrauchte, wie sie
auch bei der privaten Segnung von jeher gebriuchlich war.“4*

Das romische Messbuch, das Missale Romanum, mit weitgehend verbindlichen
Strukturen und Texten ist erst eine Frucht der Reformen des Konzils von Trient
(1545-1563) und erschien erst 1570 unter Papst Pius V. als verbindliches Mess-
buch fir diejenigen Bistimer und Orden mit rémischen Ritus, die nicht

4l Friedrich Kalb, GrundriR der Liturgik. Eine Einfiinrung in die Geschichte, Grundsatze und Ordnun-
gen des lutherischen Gottesdienstes.3. Auflage, Miinchen 1985. S. 173 [Kalb]. — Kursive Hervorhe-
bung durch G.K.

42 vgl.hierzu Jungmann, a.a.0., S. 490%; 491, 493%;558,

3 Aber z.B. auch in der Ev.-Luth. Missionsdi6zese von Finnland.

4 Jungmann, a.a.0., S. 536.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 13

nachweislich Gber mindestens zweihundertjahrige eigene Traditionen verfig-
ten.*®

Spater kristallisieren sich zwei Formen, darunter die bis heute gebrduchliche
trinitarische Segensformel heraus.

Der Reformator und Lehrer der Kirche, Martin Luther, reagiert auf die Wirren,
die ab 1521 u.a. durch seinen Kollegen Andreas Bodenstein*, nach seinem Ge-
burtsort Karlstadt genannt, entstanden, die vor allem auch Inhalte und Gestalt
des Gottesdienstes betrafen und im Bildersturm gipfelten, u.a. damit, dass er
1523 ein moderat Uberarbeitetes Messformular, die Formula missae et commu-
nionis pro ecclesia Vuittembergensi, verfasste und herausgab.

Diese Messordnung basierte auf dem in Wittenberg bis dahin gebrauchlichen
Missale Romanum. Luther Gbernimmt die trinitarische Segensformel des Missale
Romanum?’ und fhrt sie auch als erste auf. Zugleich stellt er jedoch auch fakul-
tativ den aaronitischen Segen 4 Mose 6,24ff, sowie Psalm 67,7*% daneben.
Luther vermerkt zum aaronitischen Segen: ,, Ich glaube, dass Christus dies auch
nutzte, als er in den Himmel auffuhr und seine Jiinger segnete. “*

Dass Luther dem rémischen trinitarischen Segen zwei biblische Segensvoten bei-
seite stellt, entspricht seinem liturgisch-theologischen Schema, mdglichst alles
»Menschenwerk* zugunsten biblischer oder biblisch begriindeter Texte aus dem
Gottesdienst zu entfernen, wobei er damit insbesondere diejenigen Texte meinte,
die den Opfercharakter der Messe ausmachten (Canon missae).

Durch den, wenngleich von ihm nur vermuteten und nicht definitiv behaupteten
Bezug auf den gen Himmel fahrenden Christus verleiht er allerdings dem aaro-
nitischen Segen noch einmal in besonderer Weise Gewicht und Dignitat.

Allerdings war Luther durchaus nicht der Erste, der den aaronitischen Segen als
Segensvotum fur den christlichen Gottesdienst verwendet hat.

So kommt er beispielsweise Rietschel zufolge schon als Benediktion vor der
Kommunion, also einer der VVorformen des spéteren SchluRsegens, in der Isidor

4 \Von diesem sog. pianischen Privileg machten auf langere Sicht in Deutschland nur die Erzdiézesen
KoélIn und Trier sowie das Bistum Miinster Gebrauch. ,,Sie haben bis weit ins 19. Jahrhundert an ihrer
jeweiligen Diozesanliturgie festgehalten und die rémisch-tridentinische Liturgie in ihrem vollen Um-
fang erst um 1900 offiziell eingefiihrt. Als letzte deutsche Ditzese at das Bistum Munster 1835 noch
einmal sein Eigenmissale drucken lassen.“ Vgl. Andreas Heinz. Didzesanliturgien in Deutschland nach
dem Konzil von Trient. Minster — Kéln — Trier. in: MThZ 67 (2016) 332-350.

S. 333.

461486 - 1541.

47 Benedicat vos omnipotens Deus Pater et Filius et Spiritus Sanctus = Es segne euch der allmachtige
Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist. In dieser Form schon bezeugt u.a. auf der Synode
von Albi 1230. Vgl. Jungmann, a.a.O. S. 538.

8 Das Land gibt sein Gewachs; es segne uns Gott, unser Gott!

4 Eiusmodi credo et christum usum fuisse cum in caelum ascendens suos discipulos benedixit. WA
12, 213, 28ff. Nach: Fror. Leiturgia. a.a.0., S. 590.



14 Gert Kelter

v. Sevilla® zugeschriebenen mozarabischen Liturgie vor.!

Fror erwdhnt unter Berufung auf Jungmann eine Verwendung des aaronitischen
Segens auch fiir den gallischen Pontifikalsegen.®? Bei Jungmann heiBt es: ,,Die
Segensformel selbst ist regelmalig in drei Gliedern aufgebaut nach dem Vorbild
des groRRen Priestersegens des Alten Bundes [Num 6, 22-26], der auch selber in
den altesten Sammlungen® erscheint. %4

Luther trifft drei Jahre nach dem Erscheinen der Formula Missae die Entschei-
dung, in der Deutschen Messe von 1526 den aaronitischen Segen fir die Messe
als einzige Segensformel zu verwenden und keine Alternativen dazu mehr anzu-
bieten.

Aber langst nicht alle in der Zeit zwischen 1524 und 1526 erschienenen Deut-
schen Messen®® verfahren in derselben Weise. Wenngleich vereinzelt auch der
aaronitische Segen zu finden ist, weisen viele Formulare doch auch freie Segens-
formeln auf, denen mittelalterliche Varianten zugrunde liegen.%®

Die meisten lutherischen Kirchenordnungen des 16. und 17. Jahrhunderts orien-
tieren sich dann jedoch an Luthers VVorgaben und tibernehmen den aaronitischen
Segen als den SchlufRsegen der Messe.

Nachdem im Zeitalter des Rationalismus‘ bzw. der Aufkl&rung, etwa zwischen
1620 und 1800, der aaronitische Segen gelegentlich wegen seines ,,mosaischen*
Ursprungs abgelehnt und nicht in Agenden aufgenommen wurde®’, setzt er sich
schlieBlich doch durch und wird im 19. und 20. Jahrhundert zur Standardform
des SchluBsegens im lutherischen Gottesdienst und der meisten evangelischen
Gottesdienstformulare und Agenden.

3. Martin Luthers Haltung zum aaronitischen Segen

Vermutlich 1527 hélt Martin Luther im Rahmen seiner fortlaufenden Auslegung
der fiinf Blicher Mose (in den 1520er Jahren) in einer Nachmittagspredigt eine
Auslegung Uber 4 Mose 6, 22-27, die 1532 mit dem bezeichnenden Titel ,,Der
Segen, so man nach der Messe spricht iiber das Volk* herausgegeben wird.%®
Der Titel signalisiert, dass der aaronitische Segen nach Erscheinen der Formula
Missae bzw. der deutschen Messe offenbar schon als der Segen erlebt und von
Luther auch so verstanden wird, mit dem die Messe schlief3t.

%0 Ca. 560 — 636.

51 Georg Rietschel. Lehrbuch der Liturgik. Bd. I. Die Lehre vom Gemeindegottesdienst. Berlin 1900,
S. 326.

52 Fror., Leiturgia. a.a.0. S. 590, FuRnote 141.

%3 Gemeint sind Sammlungen gallikanischer Liturgien. J. bezieht sich auf P. de Puniet. Das rémische
Pontifikale. Geschichte und Kommentar. Klosterneuburg 1935. S. 82.

5 Kursiv durch GK.

% Deutsche evangelische Messen erschienenen z.B. in Worms, Allstedt, StraBburg, Niirnberg, Nord-
lingen.

%6 Vgl. Fréer, Leiturgia, a.a.0. S. 590.

"vgl. dazu: Paul Graff, Geschichte der Auflosung der alten gottesdienstlichen Formen in der evange-
lischen Kirche Deutschlands, Bd. Il. Géttingen 21937. S. 159ff.

8 WA 30 111, S. 574-582 | W2 111 1362-1369.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 15

Interessanterweise halt es Luther fir angebracht, seinen Zuhérern, denen viel-
leicht doch noch der trinitarische Segen aus dem Missale Romanum im Ohr ge-
blieben ist, zu erldutern, dass der aaronitische Segen eigentlich ja gar nichts an-
deres (vielleicht auch mit Impetus: nichts ,,jiidisches“ sondern durchaus christli-
ches) sei, also nicht nur triadisch, sondern — recht verstanden - geradezu trinita-
risch.

Luther: ,, Dieser (der aaronitische; GK) Segen ist nicht weit von dem andern ge-
meinen Segen, den man in der lateinischen Sprache gibt, und auf Deutsch also
lautet: es segne euch Gott der Vater, und der Sohn, und der Heilige Geist, Amen.
Denn dem Vater wird zugeeignet das Werk der Schopfung, welches dieser Segen
auch riihrt, und klarer ausdriickt, da er spricht: ,Der Herr segne dich, und be-
hite dich’, das ist, er gebe dir gnddiglich Leib und Leben, und was dazu gehort.
Also, dem Sohne wird zugeeignet das Werk der Erlésung, welches dieser Segen
auch riihrt und erkldrt, da er spricht: ,Der Herr erleuchte sein Angesicht iiber
dir* etc., das ist, er helfe dir von Suinden, und sei dir gnadig, und gebe dir seinen
Geist. Und dem Heiligen Geist wird zugeeignet das Werk der téaglichen Heili-
gung, Trost und Starke wider den Teufel, und endlich die Auferweckung vom
Tode, welches dieser Segen auch ruhrt und erklart, da er spricht: ,Der Herr er-
hebe sein Angesicht* etc., das ist, er wolle dich stdrken, trosten und endlich den
Sieg geben, wie droben gesagt. >

Luthers Vorstellung, wonach Christus seine Jinger bei der Himmelfahrt mit dem
aaronitischen Segen segnet und sendet (Lk 24, 50 / Apg 1,8), vermittelt sowohl
das Bild des mit erhobenen Handen seine Gemeinde segnenden Christus als auch
das des alttestamentlichen Priesters.

Im ,,Schulchan Aruch®, einer von Josef Karo verfassten rabbinischen Sammlung
religioser Vorschriften (den Halachot) aus dem 16. Jahrhundert wird akribisch
beschrieben, wie die Angehdrigen der priesterlichen Familien den aaronitischen
Segen zu erteilen haben. Und so wird dies im orthodoxen Judentum bis heute
gehalten:

,,Sie erheben die Hinde [ ...], strecken sie aus und teilen ihre Finger, so dass flinf
Zwischenrdume dazwischen entstehen, das ist zwischen je zwei Fingern ein Zwi-
schenraum und zwischen zwei Fingern und dem Daumen ebenfalls ein Zwischen-
raum, und ebenso an der anderen Hand, das sind vier Zwischenraume, und zwi-
schen einem Daumen und dem andern auch ein Zwischenraum, das sind finf
Zwischenrdume [...] sie miissen sehr darauf achten, dass die Spitzen der Dau-
men einander nicht beriihren, damit der Zwischenraum nicht zerstort werde; sie
missen die rechte Hand etwas hoher halten als die linke, und der rechte Daumen
sei tiber dem linken Daumen [...] und sie breiten die Hdnde so aus, dass das
Innere ihrer Hande zur Erde gewandt ist und die Riickseite ihrer Hande zum
Himmel. <%

5 Wz 111 Sp. 1369. — Vgl. dazu auch die trinitarische Entfaltung des aaaronitischen Segens bei: Gert
Kelter. Gott ist gegenwaértig. Anregungen fir die Feier des lutherischen Gottesdienstes. Ein Werkbuch.
Berlin 22019. S. 182.

% Salomon Ganzfried. Kizzur Schulchan Aruch. Bd. 1. Kapitel 100 (iibertragen v. Selig Bamberger).
Basel 1969. zitiert nach: https://de.wikipedia.org/wiki/Kohen#cite_note-4



16 Gert Kelter

Die auf diese Weise zum aaronitischen Segen erhobenen Hénde sind auch héaufig
auf judischen Grabsteinen zu sehen.

Wir sahen, dass Martin Luther den aaronitischen Segen trinitarisch interpretiert
und gewissermafen als die Zusammenfassung der Flle des gottlichen Segens
verstanden hat. Offenbar identifizierte Luther auch den Himmelfahrtssegen
Christi (nach Lk 24,50) mit dem priesterlichen aaronitischen Segen. Beide As-
pekte kdnnen erkldren, weshalb er dem aaronitischen Segen als SchluRsegen der
Messe gegeniiber dem traditionellen trinitarischen Segen des Missale Romanum
den Vorrang einrdumte.

4. Die besondere Dignitat des aaronitischen Segens

Mit diesen Uberlegungen kommen wir wieder zum urspriinglichen Ausléser fiir
diese Ausfiihrungen und zur Hohenpriester-Christologie des Hebraerbriefes, der
jaeine Linie vom Priesterkdnig Melchisedek tiber Abraham und das aaronitisch-
levitische (Hohen-)Priestertum bis zu Jesus Christus, der Konig, Prophet und
Priester in Ewigkeit ist, auszieht.

Was geschieht denn eigentlich, der Einsetzung des aaronitischen Segens gemag,
wenn dieser Segen erteilt wird?

,»30 sollen sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.
Spricht Gott, der Herr.

Mit dem Segen soll also der Name Gottes auf das vor IHM versammelte Volk
gelegt werden. Wenn man einem Menschen den Segen zuspricht und der heilige
Name Gottes ausgesprochen wird, ist Gott selbst gegenwartig. Aber die, ber
denen der Name Gottes genannt ist, auf die der Name Gottes gelegt wurde, wer-
den so auch sein Besitz, sein Eigentum. Stellen wie Jesaja 43,7, Jeremia 14,9
oder Amos 9,12 machen das deutlich.

Mit einem kilhnen Sprung ins Neue Testament und die Liturgie der Kirche erin-
nert uns das auch an den Segen der Heiligen Taufe: Auch hier wird ja der Name
des dreieinigen Gottes auf den Taufling gelegt, indem der Name Gottes mit dem
(Tauf-)Namen des Téuflings verbunden wird: ,,N.N., ich taufe dich im Namen
des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.*

Wer den Namen Gottes auf Gottes Volk legt, also wer segnet, tut das nicht aus
eigener Vollmacht.

Peter Brunner schreibt: ,, In Israel waren es vor allem die Triger der Institutio-
nen des Koénigtums und des Priestertums, also die Gesalbten, denen die Segens-
vollmacht zukam. [...] Die Bevollméchtigung der Leviten (Dtn 1,8) und insbe-
sondere der Aaroniten mit dem kultischen Segen war von entscheidender Aus-
wirkung flr das gottesdienstliche Leben Israels. Die Grundlage fiir dieses pries-
terliche Vorrecht bot Num 6, 22-27. Auf Grund einer Weisung Jahves wird der
Wortlaut festgelegt, mit dem die Priester Israel segnen sollen. In diesem ,aaro-
nitischen Segen ‘ steckt eine sehr weitreichende Namenstheologie und eine The-
ologie der Vergegenwdrtigung Jahves im Kultus verborgen. [...] (Diese) /... ]
konnte vielleicht den Verdacht erwecken, als sei hier doch eine von Gott

«61

614, Mose 6, 27.



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 17

losgeléste Segensmacht in die Hande der Menschen gelegt, derart, dal der
Mensch diese verselbstandigte Segensmacht nun zu seiner Verfligung habe. Der
biblische Text Num 6, 22-27 zerstért diesen Verdacht véllig. “®?

Brunner fiihrt dazu weiter aus, dass es sich beim Segen um eine ,,géttliche An-
ordnung® handele und der priesterliche Segen also ,,ein fiir allemal aus Gottes
freiem Willen allein“ komme.

Der Wortlaut zeige die ,,gleiche fiirbittende Hinwendung zu Gott* die auch 1
Mose 48 bei der Segnung der Séhne Josephs zu beobachten sei.

Auch der aaronitische Segen stehe ,,in einer Dimension des Gebets, obwohl er
nicht Gebet, sondern Segen, exhibitiver Zuspruch* sei. Denn flirbittende Haltung
und exhibitives Segnen schléssen sich nicht aus, sondern seien im Segnen in ei-
nem Akt vereint, was gerade das eigentiimliche Wesen des Segens ausmache.
Brunner fasst zusammen: ,,Schlief3lich zeigt der Schluf? dieser géttlichen Anord-
nung, dal in, mit und unter dem, was die Priester mit dem Ausspruch der Se-
gensformel tun, Gott selbst es ist, der allein und in Wahrheit segnet: , Wenn sie
(die Priester) so meinen Namen auf die Israeliten legen, willich selbstsie
segnen (V.27).63

Durch die bewusste Formulierung ,,in, mit und unter* signalisiert Brunner, dass
der Segen, also das von Gott angeordnete Wort, in, mit und unter dem ER selbst
wirkt, was er darin verheif3t, aus seiner Sicht eine geradezu sakramentale Quali-
tat hat.%*

Von Bedeutung ist auch Brunners Diktum, dass das ,,Priestertum des alten Bun-
des im neuen Bunde aufgehoben“®® sei und daher keine Bedenken gegen den
Gebrauch des aaronitischen Segens im christlichen Gottesdienst bestiinden. 5
Peter Brunner vertieft diesen Gedanken an anderer Stelle noch einmal, wenn er
ausfiihrt: ,, Im Segen ist wie in der Absolution der , sakramentale Charakter
des Wortes besonders deutlich zu erkennen. In der Kraft der Verheilung
Christi, in der Kraft seiner wortgebundenen Pneumagegenwart bermittelt das
Segenswort die Gabe, die es ausspricht. Luther hat in der Auslegung von Gen.
27,28f. diesen exhibitiven Charakter des Segens mit uniberbietbarer Klarheit
erkannt und ausgesprochen. Keineswegs sind die Segensworte ,,nur ein leerer
Schwall von Worten®, sie sind nicht exoptatio (Wunsch), sondern donatio
(Gabe), es sind ,,reale Segnungen “, nicht optativisch, sondern indikativisch zu
verstehen. ,,Sie schicken und bringen, was die Worte aussagen, in der Tat.*
Dies gilt nicht nur von dem Patriarchensegen in dem Alten Bund, sondern ,, Se-
gen dieser Art haben auch wir im Neuen Bunde durch Christi Priestertum®,
was Luther an der Absolution aufzeigt, ein Beleg dafur, daf die innere Struktur

52 Brunner, Segen. a.a.0., S. 343-344.

5 Alle Zitate bei Brunner, Segen. a.a.0., S. 344.

5 ApCA 13 definiert als Sakrament, was ein Mandat und eine Verheifung (promissio) Gottes habe.

% Wohlgemerkt: ,,im neuen Bund* aufgehoben. Das kann im Sinne der Hohenpriester-Christologie nur
als ,in Christus, dem ewigen Priester (gut) aufgehoben verstanden werden und nicht im Sinne einer
~Aufhebungs“- bzw. Enterbungstheologie.

% vgl. Brunner, Segen. a.a.0., S. 351.



18 Gert Kelter

und die Funktion des Segenswortes dem Absolutionswort gleicht.

Wenn der Pastor, der Hirte der neutestamentlichen Gemeinde vice et loco Christi
die Gemeinde im offentlichen Gottesdienst optativ-furbittend und zugleich exhi-
bitiv segnet, legt er also ,,in Christo* den Namen Gottes auf Gottes Volk.

Das ist ein Hohe- oder Kulminationspunkt des gesamten Gottesdienstes, eine au-
toritative Handlung, die kein Mensch aus sich selbst heraus austiben kann und
darf. Sie bedarf eines Mandates, sprich: der Ordination.

Die Erteilung des Segens im offentlichen Gottesdienst ist daher ebenso wie die
offentliche Wortverkiindigung und die Sakramentsverwaltung unbedingt an die
Ordination gebunden.

Das gilt unabhéngig von der Beantwortung der Frage, ob denn ein Segen, der in
einer 6ffentlichen Versammlung von einer nichtordinierten Person gesprochen
werde, ,,giiltig* im Sinne von ,,wirksam* sei, einer Frage, die auch im Blick auf
die Wortverkindigung oder Sakramentsverwaltung gestellt und unterschiedlich
beantwortet werden kann. Dahinter steht die Frage, ob das nicht mandatierte (und
damit auch nicht legitime, erlaubte) Tun automatisch deshalb auch wirkungslos
sei.

Damit verwandt ist auch die Problematik der Ab&nderung der biblischen Segens-
worte, insbesondere der Anderung des Singulars (Der Herr segne dich) in den
Plural (Der Herr segne euch).

Der biblische Kontext belegt natirlich klar, dass der Singular sich auf das Volk
(Israel) bezieht, auf das der Name Gottes gelegt werden soll, es sich also um
einen ,.kollektiven Singular® handelt, der jeden Einzelnen mit einschliefft. In
etwa so wie beim generischen Maskulinum, bei dem ja nicht Frauen ,,sich mit-
denken® miissten, sondern per definitionem - ebenso wie Ménner - inkludiert
sind.®8

Ich pladiere entschieden dafir, den aaronitischen Segen in der biblischen Form
zu belassen und nicht zu veréndern. Auch nicht, indem man ihn in Gebetsform
(,,...Herr, segne und behiite uns...*) als ,,Ersatz fiir den distributiven Segen im
Lesegottesdienst spricht.

Gegen den Singular wird eingewendet, er enthalte ein ,,individualisierendes
MiBverstindnis*“.%® Wenn dieses Missverstandnis dazu fiihrt, dass sich der Ein-
zelne in seelsorglich-trostender Weise von Gott selbst angesprochen und ge-
segnet erfahrt, ware es kein Schaden. Und ansonsten ist es eben die katecheti-
sche Aufgabe des Pastors, immer wieder auf geeignete Weise auch einmal den
Segen und dessen Hintergriinde zu erklaren.”

Mit einem Internet-Fund soll diese ,,verzweigte Spurensuche abgeschlossen
werden, einem m.E. sehr geistlichen, biblisch ,,gesittigten” Zitat aus der

57 Peter Brunner. Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten Gemeinde. in: Leitur-
gia. hg. v. K. F. Mller u. W. Blankenburg, Bd. 1, 1954, 84-361, S. 201f.

% Wie ja tibrigens in der deutschen Sprache sich sonst auch immer alle Manner ,,mitdenken* missten,
wenn der Plural, immer mit dem ,.femininen‘ Artikel ,,die* versehen, verwendet wird.

8 So auch Brunner in Brunner. Segen. a.a.0., S. 351, der sich fur den Plural ausspricht, den fiir ,,ange-
messen* und auch ,,der apostolischen Weise zu segnen‘ entsprechend hélt.

0 Wie es iiberhaupt zu den leider weitgehend in den Hintergrund getretenen Kernaufgaben eines Pas-
tors gehort, die Gemeinde zu lehren, zu katechisieren!



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst

Erklarung der ,,Alten Messe®, also der Missa Tridentina der Priesterbruder-
schaft St. Petrus. Es endet mit einem Ausblick auf die Ewigkeit in Gottes Ge-
genwart, die im Segen gewissermalien vorweggenommen wird:

,Schon in der alttestamentlichen mosaischen Segensformel verbarg sich ein
Hinweis auf die allerheiligste Dreifaltigkeit, insofern dreimal der Herr genannt
wurde: ,,So sollt ihr die Israeliten segnen, indem ihr zu ihnen sprecht: ,Der Herr
segne dich und behdte dich! Der Herr lasse sein Antlitz leuchten tber dir und
sei dir gnddig! Der Herr wende dir sein Angesicht zu und verschaffe dir Heil!
So sollen sie also meinen Namen auf die Israeliten legen, und ich will sie seg-
nen!* (Num 6, 23-27)

Der ganze Ritus des Schlusssegens ist ein Bild jenes Segens, den Jesus bei sei-
ner Himmelfahrt auf dem Olberg, von der Erde scheidend, seinen Jiingern gab:
,Dann fiihrte er sie bis vor Bethanien hinaus, erhob seine Hénde und segnete
sie. Es geschah aber, wahrend er sie segnete, schied er von ihnen und wurde
emporgetragen zum Himmel. Sie aber fielen anbetend vor ihm nieder und kehr-
ten mit groBer Freude nach Jerusalem zuriick.* (Lk 24, 50-53)

Es ist ganz angemessen, dass die Glaubigen - genau wie die Apostel bei der
Himmelfahrt - zum priesterlichen Segen niederknien, denn Gott selbst ist es,
der durch die Hand des Priesters segnet.

Im Kontext der Himmelfahrt Jesu steht auch die Erinnerung an die Wiederkunft
Christi am Jingsten Tag, denn als die Junger wehmitig zum Himmel hinauf-
sahen, sprachen die Engel zu ihnen: ,,Thr Méanner aus Galilda, was steht ihr da
und schaut zum Himmel? Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel auf-
genommen wurde, wird ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt hingehen se-
hen zum Himmel.“ (Apg 1, 11)

Wenn der Herr einst wiederkommt zum groRen Gericht, dann wird er Uber die
Auserwihlten zu seiner Rechten den letzten groflen Segen sprechen: ,,Kommt,
ihr Gesegneten meines Vaters! Nehmt in Besitz das Reich, das euch bereitet ist
seit Grundlegung der Welt.” (Mt 25, 34)™

™ http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html; abger. 24.01.2024, 12:00.



http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html

