
4 Gert Kelter 

  
Gert Kelter: 

 

Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen  

 Gottesdienst? 
Eine verzweigte Spurensuche 

 

I. Wer segnet wen und warum? 

 

1. Der Anlass 
 

Noch vor der uns hier primär interessierenden Frage, wie der aaronitische Se-

gen zum Schlußsegen des lutherischen Gottesdienstes wurde, stand eine ganz 

andere Frage. 

Nämlich die eines Gemeindegliedes, dem aufgefallen war, dass bei bestimmten 

Gottesdiensten, an denen mehrere Ordinierte teilnehmen, zu bestimmten An-

lässen und zumindest in manchen Gemeinden1 der Brauch bestehe, dass der 

Schlußsegen immer vom „Ranghöchsten“, also entweder dem Superintenden-

ten, dem Propst oder dem Bischof gespendet werde, auch wenn der Ortspfarrer 

als Hauptliturg den Gottesdienst geleitet habe. 

Ob dies, so die Vermutung des Gemeindegliedes, mit einer Bibelstelle zu tun 

haben könne, in der es sinngemäß heiße, dass immer „der Niedrigere vom Höhe-

ren“ gesegnet werde. 

Bei der gemeinten Bibelstelle, das war schnell erhoben, handelte es sich um Heb-

räer 7, 7, wo es heißt: „Nun ist aber unstreitig, dass das Geringere vom Höheren 

gesegnet wird.“ 

Der Satz fällt im Zusammenhang mit der Entfaltung der Hohenpriester-Christo-

logie2 des Hebräerbriefes in den Kapiteln 5 bis 10. 

Melchisedek wird als Abraham überlegen vorgestellt, weil er Abraham segnete 

(und nicht umgekehrt) und den Zehnten von ihm empfing. In Christus ist nun ein 

Priester nach dem Vorbild Melchisedeks3 eingesetzt, der sein Priestertum nicht 

aufgrund leiblicher Abstammung, sondern „durch die Kraft unzerstörbaren Le-

bens“ erhielt.4 

Während es im levitisch-aaronitischen Priestertum viele und immer wieder neue 

Priester gibt, ist das Hohepriestertum Christi ewig. 

In diesem Kontext fällt dann der Satz: „Nun ist aber unstreitig, dass das Gerin-

gere vom Höheren gesegnet wird.“  

Das wäre nun in der Tat eine schöne biblische Begründung für den von dem 

Gemeindeglied beobachteten Brauch, dass auch in lutherischen Gottesdiensten, 

                                                      
1 Der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche (SELK). 
2 Vgl. z.B. Klaus Wengst, Messias und Hohepriester: Jesus im Hebräerbrief. Versuch, eine schwierige 

Schrift zu verstehen. Stuttgart 2023. 
3Melchisedek = König der Gerechtigkeit, ein messianisch anmutender Titel. Der erste, im AT erwähnte 
Priester, über dessen Herkunft und weiteres Schicksal nichts weiter gesagt wird. Für sein Opfer ver-

wendet er bezeichnenderweise Brot und Wein und nicht das Fleisch von Opfertieren. 
4 Hebr 7, 16. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 5 
 

 

zumindest bei besonderen Anlässen, der jeweils ranghöchste Geistliche den 

Schlußsegen erteilt.  

 

2. Quellen und Gründe? 
Aber gibt es einen solchen Brauch in der lutherischen Kirche5 überhaupt und 

worin wäre er kirchenrechtlich bzw. agendarisch begründet bzw. wo fände er 

seinen rechtlichen oder agendarischen Niederschlag? 

Ein Blick in das Agendenwerk der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kir-

che (SELK) ergibt folgendes Resultat: 

In den „Erläuterungen zum Hauptgottesdienst“ heißt es in der Evangelisch-Lu-

therischen Kirchenagende I zum Schlußteil des Gottesdienstes bzw. dem Segen: 

„IV. Der Schlußteil (Entlassung und Segen) 

Der Liturg entläßt die Gemeinde mit dem Friedenswunsch ‚Gehet hin im Frieden 

des Herrn‘; die Gemeinde nimmt den Friedenswunsch auf mit dem Lobpreis 

‚Gott sei ewiglich Dank‘. Mit dem aaronitischen Segen (4. Mose 6), den der Li-

turg unter dem Zeichen des Kreuzes der Gemeinde erteilt und den diese mit Amen 

(und mit der Selbstbekreuzigung) aufnimmt, ist der Gottesdienst zu Ende. Wie 

am Anfang, so spielt auch am Schluß die Orgel zu Gottes Lob und Preis. Die 

Gemeinde verläßt nach einem stillen Gebet das Gotteshaus.“6 

Hier ist nur vom „Liturgen“ die Rede, also dem, der den Gottesdienst - und wenn 

es sich um einen Sakramentsgottesdienst handelt, auch die Abendmahlsfeier - 

leitet, auch wenn er selbst nicht predigt.  

Eine Differenzierung zwischen Pastor, Superintendent, Propst und Bischof er-

folgt hier nicht. 

 

In den „Anmerkungen zum Gebrauch“ der Kirchenagende findet sich noch diese 

Negativ- Regelung: 

„66. Das heilige Abendmahl kann nur von einem ordinierten Geistlichen verwal-

tet werden. Wird ein Gottesdienst ohne heiliges Abendmahl von einem in der 

Vorbereitung zum geistlichen Amt befindlichen Kirchglied (Vikar u.a.) gehalten, 

so soll die Salutatio entfallen; anstelle des Segens am Schluß des Gottesdienstes 

wird mit Wendung zum Altar eine Segensbitte („Herr, segne uns und behüte 

uns...“) gesprochen. Das gleiche gilt für den nicht ordinierten Amtsträger (Lek-

tor u.a.), auch wenn er die Befugnis zur freien Wortverkündigung hat.“7 

                                                      
5 In der römisch-katholischen Kirche erteilt immer der Bischof den (Schuß-)Segen, wenn er anwesend 
ist. Unterhalb des Bischofs gibt es in der römisch-katholischen Kirche eigentlich nur noch funktional-

administrative Leitungsämter (Dekan bzw. Dechant oder auch Propst), die jedoch keine Weiheämter 

sind. Als Gemeindepfarrer und Liturg würde man einen im Gottesdienst  anwesenden und ggf. predi-
genden Dekan vielleicht als Geste der Wertschätzung bitten, den Segen zu erteilen. Verbindliche Re-

gelungen gibt es hierzu m.W. nicht. 
6 Evangelisch-Lutherische Kirchenagende, hg. v. d. Kirchenleitung der SELK, Bd. I: Der Hauptgottes-
dienst mit Predigt und Heiligem Abendmahl und sonstige Predigt- und Abendmahlsgottesdienste, Frei-

burg/Basel/Wien 1997 (Handausgabe 2009) [Agende I], Seite 7. 
7 Agende I. Nr. 66. Seite *16 – Anmerkungen: Nichtordinierte Amtsträger gibt es in der SELK nicht. 
Schon gar nicht solche, die auch noch das Recht zur „freien“ Wortverkündigung hätten. Vielleicht sind 

hier die Pfarrdiakone „alter Ordnung“ gemeint, die eine distinkte Ordination erhalten haben und damit 

das Recht zur öffentlichen Wortverkündigung. „Freie Wortverkündigung“ ist ein Begriff aus dem 



6 Gert Kelter 

  
2.1 Weitere exkursive Beobachtungen zu Segensformen und Segnen-

den in Agenden und Regelungen in der SELK 

 

2.2 Vikare und Lektoren 
 

Verbindliche Regelungen zur Befugnis zum öffentlichen Segnen, die jedoch auf 

die oben zitierten agendarischen Regelungen Bezug nehmen, finden sich ansons-

ten nur im Blick auf nichtordinierte Leiter von (Wort- / Lese-) Gottesdiensten, 

also Vikare und Lektoren.8 

So heißt es in einem Rundschreiben des Bischofs, das Vikare zu Beginn ihres 

Dienstes erhalten9:  

„a) Salutatio: Die Salutatio im öffentlichen Gottesdienst sollte entfallen (vgl. 

ev.-luth. Kirchenagende S. 16*, Nr. 66) 

b) Erteilung des Segens: Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv 

erfolgen. Folgende Formulierungen sind angebracht: ‚Herr, segne und behüte 

uns; Herr, lass dein Angesicht leuchten über uns und sei uns gnädig; Herr, er-

hebe dein Angesicht auf uns und gib uns Frieden.‘ (vgl. ev.-luth. Kirchenagende 

S. 16*, Nr. 66)“10 

In der Handreichung für den Lesegottesdienst der SELK „Um Christus versam-

melte Gemeinde“11 finden sich einige, zum Teil auch widersprüchliche und the-

ologisch zu hinterfragende Regelungen und Hinweise. 

So bildet das Ordinarium des Predigtgottesdienstes den Kern dieser Auszugsa-

gende. Es fällt auf, dass vor dem Kollektengebet die Salutatio (wohlgemerkt im 

Blick auf nichtordinierte Lektoren), wenn auch als Rubrik, vorgesehen ist, wäh-

rend sie vor der „Segensbitte“ am Schluss des Lesegottesdienstes durch das Be-

nedicamus ersetzt wurde12.  

Anstelle der für Ordinierte üblichen distributiven Segenserteilung in der 2. Per-

son Singular („Der Herr segne dich…“) sollen Lektoren mit Wendung zum Altar, 

also (wie) zum Gebet in Gebetsform sprechen oder singen „Herr, segne uns…“13. 

In allen Fällen handelt es sich jedenfalls um Adaptionen des aaronitischen Se-

gens. 

Das „Gestaltungsbeispiel für einfache Verhältnisse“ sieht ebenfalls eine 

                                                      
landeskirchlichen Protestantismus und bezieht sich auf die nahezu ungebundene Redefreiheit des Pre-

digers. In der lutherischen Kirche ist die Wortverkündigung jedoch nie eine „freie“, sondern immer 

eine gebundene, nämlich an Schrift und Bekenntnis gebundene!  
8 Für Pastoralreferentinnen gibt es keine gesonderten Regelungen, sodass davon auszugehen ist, dass 

die Regelungen für Vikare bzw. Lektoren hier sinnentsprechend anzuwenden wären. 
9 Rundschreiben der Kirchenleitung. Zum Dienst der Vikare und Mentoren. Unveröffentlicht. S. 5. 
10 Die Formulierungen sind freilich in sich nicht konsistent: Die Intention der Regelung ist ja, dass 

Vikare keinen Segen im öffentlichen Gottesdienst erteilen dürfen, weil sie nicht ordiniert sind und die 

Erteilung des Segens im öffentlichen Gottesdienst an die Gemeinde ordinationsgebunden ist. Von da-
her ist die Formulierung „Die Erteilung des Segens sollte nicht distributiv erfolgen“ nicht theologisch 

zuende gedacht. 
11 Um Christus versammelte Gemeinde. Handreichung für den Lesegottesdienst (Lektorengottes-
dienst). Hrg. v.d. Liturgischen Kommission der SELK. Groß Oesingen 2002 [Lektorenagende]. 
12 Lektorenagende. S. 28. 
13 Lektorenagende. S. 28. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 7 
 

 

Segensbitte in Gebetsform (ohne Angabe zur Gebetsrichtung) vor, wobei hier 

alternativ zur Adaption des aaronitischen Segens (in Gebetsform) nun auch der 

trinitarische Segen auftaucht.14 

 

In der Form „Predigtgottesdienst. Schlichte Form“ schließt der Gottesdienst nur 

mit dem trinitarischen Segen, deprekativ mit dem Personalpronomen in der 1. 

Person im Akkusativ („Es segne und behüte uns…“). 

Die in einer Form zusammengefassten Tagzeitengebete (Mette und Vesper) 

schließen seltsamerweise wieder mit der Salutatio („Der Herr sei mit euch – Und 

mit deinem Geiste“)15 vor dem trinitarischen Segen, der jedoch nicht als Gebet 

formuliert ist, wie dies beim aaronitischen Segen im Ordinarium des Predigtgot-

tesdienstes vorgesehen wird. 

Wer ist der Segnende nach Aussage der Lektorenagende? Der Liturg, also der 

Lektor, wobei in den Vorbemerkungen erläutert wird, dass den Lektorendienst 

„Männer und Frauen ausüben [können], wenn die Gemeinde aus Rücksicht-

nahme auf die Gewissen nicht anders entscheidet (vgl. 1. Kor 8,11.12.).“16 

In einer Fußnote heißt es dazu noch weiter: „Artikel 7.2 der Grundordnung der 

SELK, nach dem das geistliche Amt nur Männern übertragen werden kann, wird 

durch diese Regelung nicht eingeschränkt.“ Bemerkenswert erscheint der Zu-

satz: „Der Anschein der Preisgabe dieses Artikels ist zu vermeiden.“17 

 

2.3 Die Agende „Amt-Ämter-Dienste“ 
 

Die Agende „Amt-Ämter-Dienste“ [A-Ä-D], die als Band IV/I des Agendenwer-

kes seit 2011 als „Entwurf zur Erprobung“ vorliegt und 2017 in einer veränderten 

weiteren Erprobungsfassung erneut erschien, bietet zur Frage, wer den Schluß-

segen erteilt, kein einheitliches Bild. 

In der ersten Auflage der A-Ä-D-Entwurfsagende hieß es noch: „Die anschlies-

sende Feier des Altarsakramentes leitet in der Regel der Ordinator, der auch den 

Segen erteilt.“18 

In einer Fußnote wird hierzu vermerkt: „In der Regel“ besagt, dass ggf. auch der 

Neuordinierte die Sakramentsfeier leiten und den Schlußsegen erteilen kann, 

wenn er dies wünscht.“ 

In der 2. Auflage heißt es nun „Die anschließende Feier des heiligen Abendmahls 

leitet in der Regel der Ordinierte.“19 

Zum Segen bzw. zu der Person, die den Schlußsegen erteilt, werden keine 

                                                      
14 Deprektativ-erteilend: „Es segne und behüte uns der allmächtige und barmherzige Gott, der Vater, 

der Sohn und der Heilige Geist.“ Vgl. Lektorenagende. S. 40. 
15 Die nach den agendarischen Anweisungen eigentlich entfallen soll. 
16 Lektorenagende. S. 6. Nr. 2. 
17 Lektorenagende. S. 6. Nr. 2. Vergleiche zur hier nicht weiter fokussierten Frage, ob auch Frauen 
Lesegottesdienste leiten dürfen: Christian Neddens. Bibel und Gemeinde. Zum Dienst von Lektorinnen 

und Lektoren in der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche. LuThK 2/2023. S. 187 ff. 
18 Amt-Ämter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV/I.Hrg. v.d. Kirchenleitung der 
SELK.  Entwurf zur Erprobung. Göttingen 2011. S. 61. 
19 Amt-Ämter-Dienste. Evangelisch-Lutherische Kirchenagende Bd. IV / I. Hg. v.d. Kirchenleitung der 

SELK.  Entwurf zur Erprobung. Göttingen. 2. Auflage 2017. S. 64. 



8 Gert Kelter 

  
Angaben mehr gemacht. 

Bei allen anderen Amtseinsetzungs-, Einweisungs-, Bestätigungs- und Seg-

nungshandlungen ist es entweder der neueingesetzte Amtsträger (Bischof, 

Propst, Superintendent) oder „der Liturg“, der den Schlußsegen erteilt. 

 

3. Zusammenfassung des ersten Teils  
 

Zusammenfassend lässt sich also sagen: Wenn in einem lutherischen Hauptgot-

tesdienst ein Inhaber des bischöflichen Amtes (Superintendent, Propst oder Bi-

schof), der nicht der Liturg, also Leiter des Gottesdienstes ist, den Schlußsegen 

erteilt, hat dies keine Anhaltspunkte im Kirchenrecht bzw. in den rechtlichen 

Angaben der geltenden Agenden. 

Von daher werden natürlich auch an keiner Stelle biblische Gründe, z.B. Hebr. 

7,7 dafür angeführt, wer, auf welche Weise, wen im öffentlichen Gottesdienst 

segnen darf.  

Wo dieser Brauch, wonach der ranghöchste Geistliche im Gottesdienst den Se-

gen erteilt, geübt wird, handelt es sich demnach möglicherweise um eine unre-

flektierte Imitation römisch-katholischer Gepflogenheiten, einen Ausdruck einer 

bestimmten (individuellen) Amtstheologie (Hochschätzung des ordinierten Am-

tes) oder evtl. nur um ein Zeichen des Respektes und der Wertschätzung oder der 

Gastfreundschaft.20 

Der Exkurs zu „Segensformen und Segnenden“ erbrachte im Wesentlichen, dass 

erwartungsgemäß in einer Kirche, die eine unklare und uneinheitliche (also letzt-

lich keine verbindliche und akzeptierte) Amtstheologie hat, auch keine klaren, 

biblisch-theologisch begründeten und einheitlichen kirchenrechtlichen, agenda-

rischen und in der Folge auch gottesdienstpraktischen Regeln zu der Frage zu 

erwarten sind, wer, wen, aus welchen Gründen, auf welche Weise im öffentli-

chen Gottesdienst die um Christus versammelte Gemeinde segnet, segnen darf 

oder eben auch nicht.21 

 

II. Vermeintliche Selbstverständlichkeiten 
 

Bis hierher sind wir ganz selbstverständlich davon ausgegangen, dass der 

Schlußsegen im Gottesdienst gewissermaßen „so sicher ist wie das Amen in der 

Kirche“. 

Zu den vermeintlichen Selbstverständlichkeiten des lutherischen Gottesdienstes 

zählt es, dass  

a) jeder Hauptgottesdienst22 mit dem Segen beschlossen wird und 

                                                      
20 Z.B., wenn ein Superintendent, Propst oder Bischof zu einem Gemeindejubiläum anreist und die 
Festpredigt im Gottesdienst hält. 
21 Die bestehenden Regelungen sind infolgedessen auch als Soll-Bestimmungen formuliert, die ja in 

der Regel in der SELK - eher willkürlich- nicht im verwaltungsjuristischen Sinne (nämlich genauso 
verbindlich wie eine Muss-Vorschrift) verstanden werden, sondern als „unverbindliche Empfehlung“. 
22 Also der, nach übereinstimmendem Zeugnis von Schrift und Bekenntnis, vollständige, aus Wortver-

kündigung und Sakramentsfeier bestehende Gottesdienst der Gemeinde. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 9 
 

 

b) dieser Segen der aaronitische Segen nach 4.Mose 6,24-2623 ist. 

Über die etwas spezielle Ausgangsfrage nach der segnenden Person bzw. nach 

einem in der Praxis gelegentlich zu beobachtenden Vorrang des einen vor dem 

anderen Amtsträger im Blick auf die Erteilung des Schlußsegens, kommen wir 

jetzt zu zwei sehr grundsätzlichen Fragen, die uns im Folgenden beschäftigen 

sollen. 

1. Seit wann endet der Gottesdienst überhaupt mit dem Segen? 

 

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen zum „Stan-

dardsegen“ im lutherischen Hauptgottesdienst? 

 

1. Seit wann endet der Gottesdienst überhaupt mit dem Segen? 
 

Während das „Amen in der Kirche“ im Neuen Testament 152 Mal vorkommt, 

wenngleich meist nicht als abschließend bekräftigende Zustimmung eines Gebe-

tes im Lutherschen Sinne von „Amen, Amen, das heißt: Ja, ja, so soll es gesche-

hen“, sondern vor einer Aussage, bei Luther meist mit „wahrlich“ übersetzt, 

kommt der aaronitische Segen, aber auch der trinitarische Segen im neuen Tes-

tament in der uns bekannten Form gar nicht vor. 

Der aaronitische Segen24 ist der priesterliche Segen, den Gott der HERR selbst 

Mose übermittelt und ihn beauftragt: „Sage Aaron und seinen Söhnen und sprich: 

So sollt ihr sagen zu den Israeliten, wenn ihr sie segnet: Der HERR segne dich 

und behüte dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten über dir und sei dir 

gnädig; der HERR hebe sein Angesicht über dich und gebe dir Frieden. So sollen 

sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.“ 4 Mose 6, 24-26. 

„Aaron und seine Söhne“: Aaron und seine Söhne werden im AT auch als die 

einzig legitimen Priester angesehen.25  

Also: Nicht jeder, sondern nur die von Gott dazu erwählten „Aaroniden“ sind 

beauftragt und befugt, den Segen, das heißt: den Namen Gottes, auf das Volk zu 

legen. 

Bis heute wird im orthodoxen Judentum der aaronitische Segen von den Ange-

hörigen der priesterlichen Geschlechter (Leviten und Kohanim) zu bestimmten 

Anlässen gesprochen bzw. gesungen.26 

Der aaronitische Segen ist nicht trinitarisch, jedoch triadisch, also dreistrophig 

aufgebaut. 

Wie sieht es nun mit dem priesterlichen Segen in der christlichen Kirche und 

Gemeinde aus? 

                                                      
23 Der HERR segne dich und behüte dich; der HERR lasse sein Angesicht leuchten über dir und sei dir 

gnädig; der HERR hebe (in der Agende: „erhebe“; vgl. Agende I S. 288) sein Angesicht über (in der 

Agende: „auf dich“) dich und gebe dir Frieden. 
24 Vgl. Bernd-Jörg Diebner, Der sog. „Aaronitische Segen“ (Num 6,24–26). In: Heinrich Riehm (Hg.). 

Freude am Gottesdienst. Festschrift für Frieder Schulz, Dreisam-Verlag, Heidelberg 1988, S. 201–218.  
25 Vgl. 1Chr 6,34; 1Chr 23,1. 
26 Ein beeindruckendes Tonbeispiel des gesungenen aaronitischen Segens im orthodox-jüdischen Got-

tesdienst (Kantor Gershon Sirota Warschau, 1908) findet man unter https://de.wikipedia.org/wiki/Aa-

ronitischer_Segen#Judentum 

https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Aaronitischer_Segen#Judentum


10 Gert Kelter 

  
Segnungen der Gemeinde während des Gottesdienstes27 müssen dabei vom 

Schlußsegen am Ende des Gottesdienstes unterschieden werden. 

Einzelne frühe orientalische Quellen des 4. Jahrhunderts bezeugen priesterliche 

Segnungen der Gemeinde vor der Kommunion, also zum gesegneten Empfang 

des Leibes und Blutes Christi.28 

 

Im frühen Altertum findet sich in vielen Liturgien der Brauch, dass am Ende der 

Eucharistiefeier (also des Abendmahlsteils, was nicht mit dem Ende des gesam-

ten Gottesdienstes identisch ist) der Bischof bzw. Priester ein Segensgebet 

spricht, das durch den Diakon mit der Aufforderung „Verneigt euch vor Gott“29 

eingeleitet wurde.  

Auch in den gallikanischen Liturgien findet sich ein solcher Segen im Zusam-

menhang mit der Eucharistie schon im 5. Jahrhundert, gesprochen vom Bischof 

oder in schlichteren Messen (ab dem 6. Jahrhundert) auch vom Priester. Aller-

dings wird dort dieser Segen nicht so sehr als Vorbereitung zu einem würdigen, 

gesegneten Kommunionempfang verstanden, sondern eher als Ersatz für den 

Empfang für diejenigen, die nicht kommunizieren.  

Dieser Segen war meist triadisch, also dreigliedrig und der jeweiligen Kirchen-

jahreszeit angepasst.30 

Ursprünglich, so besagen die ältesten Zeugnisse, „bildete die Kommunion ein-

fach den Schluss der Eucharistiefeier, ohne dass sie noch von besonderen Gebe-

ten begleitet war.“31 

Den Schluß der regelmäßigen gottesdienstlichen Liturgie bildete in anderen frü-

hen Liturgien, z.B. der Clementinischen Liturgie32, die Akklamation des Diakons 

„Geht im Frieden auseinander!“33, also dem Pendant zu unserem heutigen „Gehet 

hin im Frieden!“, worauf die Gemeinde mit „Gott sei ewiglich Dank!“ antwortet. 

Es handelt sich also nicht um einen formalen und formelhaften Segen im heuti-

gen Sinne, sondern um einen „Entlassungsruf“, von dem Jungmann sagt, man 

dürfe von ihm jedoch „nicht viel mehr erwarten, als das Wort, mit dem der Vor-

sitzende in jeder wohlgeordneten Versammlung diese zuletzt für geschlossen er-

klärt, zumal das verabschiedende Segnungsgebet ja vorausgegangen ist.“34 

Teilweise wurde in diesen Entlassungsrufen auch bereits der Begriff „missa“ ver-

wendet, das so viel wie „Sendung“ oder „Entlassung“ bedeutet und aus dem sich 

                                                      
27 Dazu zählen im weiteren Sinne z.B. auch die Salutationes „Der Herr sei mit euch“. Peter Brunner 

bezeichnet diese Salutationen mit Lyder Brun als „wirkliches segnen“. Vgl. Peter Brunner. Der Segen 
als dogmatisches und liturgisches Problem. in: Pro Ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 

Theologie. Bd. II. Fürth 1990. S. 348 [Brunner, Segen]. 
28 Vgl. J. A. Jungmann, Missa solemnis, Teil II. Eine genetische Erklärung der römischen Messe. Wien 
1949. S. 356ff [Jungmann]. 
29 Humilitate capita vestra Deo. Vgl. Adam-Berger, S. 4. 
30 Vgl. Adolf Adam / Rupert Berger, Pastoral-Liturgisches Handlexikon. Freiburg 1980. 6. Aufl. – 
Lemma Segen. S. 473 [Adam-Berger]. 
31 Jungmann, a.a.O., S. 334. 
32 In den Apostolischen Konstitutionen aus dem späten 4. Jahrhundert. 
33 Kurt Frör, Salutationen, Benediktionen, Amen, In: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottes-

dienstes, Band II. Seite 589 [Leiturgia]. 
34 Jungmann, a.a.O., S. 523-524. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 11 
 

 

die Bezeichnung „Messe“ für den gesamten eucharistischen Gottesdienst entwi-

ckelt hat. 

Einen formalen Schlußsegen, der die Messe beendet, finden wir hier und noch 

lange Zeit nicht im christlichen Gottesdienst!35 

 

In heutigen Agenden bzw. Meßbüchern ist der Schlußsegen (aaronitisch oder 

trinitarisch) selbstverständlicher Bestandteil der Ordinarien, also der feststehen-

den Teile des Gottesdienstes36.  

Erst vom 11. Jahrhundert an gehörte jedoch ein formaler bischöflicher bzw. 

priesterlicher Schlußsegen zu den Ordinarien. Und erst im 12. Jahrhundert wurde 

auch in Rom der Schlußsegen vom Altar (!) aus erteilt.37 Gemessen an der über 

2000-jährigen Kirchengeschichte ist der gottesdienstliche priesterliche bzw. bi-

schöfliche Schlußsegen also eine eher neuere Entwicklung. 

 

Wie kam es dazu? Nach der Entlassung (mit dem Friedensgruß, dem Dank der 

Gemeinde und dem Entlassungsruf) erfolgte das, was man in römisch-katholi-

schen Papst- und Bischofsmessen bis heute beobachten kann: Der Bischof ver-

lässt das Gotteshaus, in dem er, durch die Gemeinde schreitend, die Gemeinde 

mit dem Kreuzeszeichen segnet.38 

 

Dieser Segen, der ja dem Empfinden nach erst „nach der Messe“ gegeben wurde, 

wanderte gewissermaßen aus gallikanischen und anderen liturgischen Traditio-

nen in das römische Messbuch39 und dort ans Ende der Messfeier, als im frän-

kisch-gallischen Raum die römische Liturgie übernommen wurde.40 

 

Festzuhalten ist aber, dass auch in den späteren westlichen Liturgien noch der 

namengebende Entlassungsruf „Ite, missa est“ bzw. der darauffolgende Dank des 

Volkes der chronologische Abschluss der Messe ist und nicht der Segen. 

 

In der nachkonziliaren, modernen römisch-katholischen Liturgie wird in der 

                                                      
35 Ein Beispiel aus dem 8./9. Jahrhundert für den Schluß der Messe aus dem Ordo von St. Amand (ca. 
800 n. Chr.): „Die Kollekte nach der Kommunion und die Verabschiedung. Nachdem die Kollekte 

beendet ist, sagt der Diakon (nicht derjenige, der das Evangelium liest, sondern ein anderer): Geh, die 

Messe ist zu Ende! 
Dann steigt der Pontifex vom Altar herab und die Diakone mit ihm, und der oben erwähnte Subdiakon 

geht mit dem Weihrauchfass vor ihm her, ebenso wie die Leuchter, die von den Kerzenhaltern getragen 

werden; und während er durch die Mitte des Presbyteriums hinuntergeht, sagt ein Subdiakon des Cho-
res: Herr, bitte um den Segen! Und der Pontifex spricht das Gebet, und sie antworten: Amen. Und 

wenn er aus dem Presbyterium hinausgeht, sagen die Richter als nächstes: Herr, erbitte den Segen! 

Und wenn der Segen erteilt worden ist, antworten sie: Amen. Und die Kollegien treten mit ihren Leuch-
tern vor den Pontifex und bleiben vor der Tür der Sakristei stehen, bis er hineingegangen ist; dann 

löschen sie ihre Lichter aus.“  

Vgl.  http://sacrificium-laudis.blogspot.com/p/ordo-of-st-amand-c-800-ad-from-ordo.html 
36 Die kirchenjahreszeitlich oder nach Anlässen wechselnden Stücke nennt man „Proprium“, das je-

weils Eigene. 
37 Vgl. Kurt Frör. In: Leiturgia, a.a.O. S. 590. 
38 Jungmann, S. 356ff / Leiturgia S. 589. 
39 Allerdings nicht flächendeckend und in einer Reihe von Orden erst sehr viel später. 
40 Vgl. Adam-Berger, a.a.O., S. 473. 



12 Gert Kelter 

  
deutschen Fassung „Ite, missa est“ allerdings nicht mit „Geht, das ist die Entlas-

sung / Sendung“, sondern mit „Gehet hin im Frieden“ übersetzt und entspricht 

daher inhaltlich dem „Gehet hin im Frieden des Herrn“ der lutherischen Agende 

I, nach der allerdings der Segen und nicht dieser Entlassungsruf den tatsächlichen 

Schluss des Gottesdienstes bildet. 

 

Friedrich Kalb schreibt dazu und geht kritisch auf den fast überall anzutreffenden 

Brauch ein, nach dem Segen bzw. dem Schluss-Amen noch ein Lied singen zu 

lassen: „Ist ein Schlußgesang vorgesehen, so soll er nicht nach dem Segen ein-

geordnet werden. Der Segen soll in jedem Fall das Letzte sein.“41 

Weil es nun ursprünglich der Bischofssegen war, aus dem sich der Schlußsegen 

entwickelte, gab es zwischenzeitlich auch Regelungen, die den Unterschied zum 

gewöhnlichen Priester markieren sollten, nachdem sich diese Zwei- bzw. Drei-

stufung des Amtes durchgesetzt hatte. Z.B. durfte nur der Bischof mit „bloßer 

Hand“ das Kreuzzeichen zum Segen machen, während der normale Priester ei-

nen geweihten Gegenstand (meist Kelch oder Patene, aber auch eine Reliquie) in 

der Hand halten musste.  

 

Die Entwicklung des „ambulanten“ bischöflichen Segens nach der Messe zu ei-

nem festen Bestandteil des Ordinariums ist vielleicht vergleichbar mit der Ent-

wicklung des Nunc dimittis von einem unter mehreren Gebeten nach Schluss der 

Kommunion, von einem eigentlich vom Priester zu Förderung seiner eigenen 

Sakramentsandacht gesprochenen Gebet42 zu einem Gemeindegesang, der zu-

mindest in der Selbständigen Evangelisch-Lutherischen Kirche43 de facto den 

Status eines Ordinariumsbestandteils erhalten hat und dort den regelmäßigen Ab-

schluss der Kommunion bildet. 

 

2. Wie wurde der aaronitische, also alttestamentliche Priestersegen 

zum „Standardsegen“ im lutherischen Hauptgottesdienst? 
 

In den hochmittelalterlichen Meßbüchern finden wir den Schlußsegen nach und 

nach als Bestandteil des Ordinariums, ohne dass hierfür allerdings jeweils be-

stimmte Segensformeln oder Worte vorgeschrieben wären. Jungmann führt das 

darauf zurück, dass „man einfach die landesübliche Formel gebrauchte, wie sie 

auch bei der privaten Segnung von jeher gebräuchlich war.“44 

Das römische Messbuch, das Missale Romanum, mit weitgehend verbindlichen 

Strukturen und Texten ist erst eine Frucht der Reformen des Konzils von Trient 

(1545-1563) und erschien erst 1570 unter Papst Pius V. als verbindliches Mess-

buch für diejenigen Bistümer und Orden mit römischen Ritus, die nicht 

                                                      
41 Friedrich Kalb, Grundriß der Liturgik. Eine Einführung in die Geschichte, Grundsätze und Ordnun-

gen des lutherischen Gottesdienstes.3. Auflage, München 1985. S. 173 [Kalb]. – Kursive Hervorhe-

bung durch G.K. 
42 Vgl.hierzu Jungmann, a.a.O., S. 49027; 491; 49341;558. 
43 Aber z.B. auch in der Ev.-Luth. Missionsdiözese von Finnland. 
44 Jungmann, a.a.O., S. 536. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 13 
 

 

nachweislich über mindestens zweihundertjährige eigene Traditionen verfüg-

ten.45 

Später kristallisieren sich zwei Formen, darunter die bis heute gebräuchliche 

trinitarische Segensformel heraus.  

 

Der Reformator und Lehrer der Kirche, Martin Luther, reagiert auf die Wirren, 

die ab 1521 u.a. durch seinen Kollegen Andreas Bodenstein46, nach seinem Ge-

burtsort Karlstadt genannt, entstanden, die vor allem auch Inhalte und Gestalt 

des Gottesdienstes betrafen und im Bildersturm gipfelten, u.a. damit, dass er 

1523 ein moderat überarbeitetes Messformular, die Formula missae et commu-

nionis pro ecclesia Vuittembergensi, verfasste und herausgab. 

Diese Messordnung basierte auf dem in Wittenberg bis dahin gebräuchlichen 

Missale Romanum. Luther übernimmt die trinitarische Segensformel des Missale 

Romanum47 und führt sie auch als erste auf. Zugleich stellt er jedoch auch fakul-

tativ den aaronitischen Segen 4 Mose 6,24ff, sowie Psalm 67,748 daneben. 

Luther vermerkt zum aaronitischen Segen: „Ich glaube, dass Christus dies auch 

nutzte, als er in den Himmel auffuhr und seine Jünger segnete.“49 

 

Dass Luther dem römischen trinitarischen Segen zwei biblische Segensvoten bei-

seite stellt, entspricht seinem liturgisch-theologischen Schema, möglichst alles 

„Menschenwerk“ zugunsten biblischer oder biblisch begründeter Texte aus dem 

Gottesdienst zu entfernen, wobei er damit insbesondere diejenigen Texte meinte, 

die den Opfercharakter der Messe ausmachten (Canon missae).  

Durch den, wenngleich von ihm nur vermuteten und nicht definitiv behaupteten 

Bezug auf den gen Himmel fahrenden Christus verleiht er allerdings dem aaro-

nitischen Segen noch einmal in besonderer Weise Gewicht und Dignität. 

 

Allerdings war Luther durchaus nicht der Erste, der den aaronitischen Segen als 

Segensvotum für den christlichen Gottesdienst verwendet hat.   

So kommt er beispielsweise Rietschel zufolge schon als Benediktion vor der 

Kommunion, also einer der Vorformen des späteren Schlußsegens, in der Isidor 

                                                      
45 Von diesem sog. pianischen Privileg machten auf längere Sicht in Deutschland nur die  Erzdiözesen  

Köln  und  Trier sowie das Bistum Münster Gebrauch. „Sie haben bis weit ins 19. Jahrhundert an ihrer 
jeweiligen Diözesanliturgie festgehalten und die römisch-tridentinische Liturgie in ihrem vollen Um-

fang erst um 1900 offiziell eingeführt. Als letzte deutsche Diözese at das Bistum Münster 1835 noch 

einmal sein Eigenmissale drucken lassen.“ Vgl. Andreas Heinz. Diözesanliturgien in Deutschland nach 
dem Konzil von Trient. Münster – Köln – Trier. in: MThZ 67 (2016) 332–350.  

S. 333. 
46 1486 - 1541. 
47 Benedicat vos omnipotens Deus Pater et Filius et Spiritus Sanctus = Es segne euch der allmächtige 

Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist. In dieser Form schon bezeugt u.a. auf der Synode 

von Albi 1230. Vgl. Jungmann, a.a.O. S. 538. 
48 Das Land gibt sein Gewächs; es segne uns Gott, unser Gott! 
49 „Eiusmodi credo et christum usum fuisse cum in caelum ascendens suos discipulos benedixit“. WA 

12, 213, 28ff. Nach: Frör. Leiturgia. a.a.O., S. 590. 



14 Gert Kelter 

  
v. Sevilla50 zugeschriebenen mozarabischen Liturgie vor.51 

Frör erwähnt unter Berufung auf Jungmann eine Verwendung des aaronitischen 

Segens auch für den gallischen Pontifikalsegen.52 Bei Jungmann heißt es: „Die 

Segensformel selbst ist regelmäßig in drei Gliedern aufgebaut nach dem Vorbild 

des großen Priestersegens des Alten Bundes [Num 6, 22-26], der auch selber in 

den ältesten Sammlungen53 erscheint.“54 

 

Luther trifft drei Jahre nach dem Erscheinen der Formula Missae die Entschei-

dung, in der Deutschen Messe von 1526 den aaronitischen Segen für die Messe 

als einzige Segensformel zu verwenden und keine Alternativen dazu mehr anzu-

bieten. 

Aber längst nicht alle in der Zeit zwischen 1524 und 1526 erschienenen Deut-

schen Messen55 verfahren in derselben Weise. Wenngleich vereinzelt auch der 

aaronitische Segen zu finden ist, weisen viele Formulare doch auch freie Segens-

formeln auf, denen mittelalterliche Varianten zugrunde liegen.56 

Die meisten lutherischen Kirchenordnungen des 16. und 17. Jahrhunderts orien-

tieren sich dann jedoch an Luthers Vorgaben und übernehmen den aaronitischen 

Segen als den Schlußsegen der Messe. 

Nachdem im Zeitalter des Rationalismus‘ bzw. der Aufklärung, etwa zwischen 

1620 und 1800, der aaronitische Segen gelegentlich wegen seines „mosaischen“ 

Ursprungs abgelehnt und nicht in Agenden aufgenommen wurde57, setzt er sich 

schließlich doch durch und wird im 19. und 20. Jahrhundert zur Standardform 

des Schlußsegens im lutherischen Gottesdienst und der meisten evangelischen 

Gottesdienstformulare und Agenden. 

 

3. Martin Luthers Haltung zum aaronitischen Segen 
 

Vermutlich 1527 hält Martin Luther im Rahmen seiner fortlaufenden Auslegung 

der fünf Bücher Mose (in den 1520er Jahren) in einer Nachmittagspredigt eine 

Auslegung über 4 Mose 6, 22-27, die 1532 mit dem bezeichnenden Titel „Der 

Segen, so man nach der Messe spricht über das Volk“ herausgegeben wird.58 

Der Titel signalisiert, dass der aaronitische Segen nach Erscheinen der Formula 

Missae bzw. der deutschen Messe offenbar schon als der Segen erlebt und von 

Luther auch so verstanden wird, mit dem die Messe schließt. 

                                                      
50 Ca. 560 – 636. 
51 Georg Rietschel. Lehrbuch der Liturgik. Bd. I. Die Lehre vom Gemeindegottesdienst. Berlin 1900, 

S. 326. 
52 Frör. Leiturgia. a.a.O. S. 590, Fußnote 141. 
53 Gemeint sind Sammlungen gallikanischer Liturgien. J. bezieht sich auf P. de Puniet. Das römische 

Pontifikale. Geschichte und Kommentar. Klosterneuburg 1935. S. 82. 
54 Kursiv durch GK. 
55 Deutsche evangelische Messen erschienenen z.B. in Worms, Allstedt, Straßburg, Nürnberg, Nord-

lingen. 
56 Vgl. Fröer, Leiturgia, a.a.O. S. 590. 
57 Vgl. dazu: Paul Graff, Geschichte der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der evange-

lischen Kirche Deutschlands, Bd. II. Göttingen ²1937. S. 159ff. 
58 WA 30 III, S. 574-582 | W² III 1362-1369. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 15 
 

 

Interessanterweise hält es Luther für angebracht, seinen Zuhörern, denen viel-

leicht doch noch der trinitarische Segen aus dem Missale Romanum im Ohr ge-

blieben ist, zu erläutern, dass der aaronitische Segen eigentlich ja gar nichts an-

deres (vielleicht auch mit Impetus: nichts „jüdisches“ sondern durchaus christli-

ches) sei, also nicht nur triadisch, sondern – recht verstanden - geradezu trinita-

risch.  

Luther: „Dieser (der aaronitische; GK) Segen ist nicht weit von dem andern ge-

meinen Segen, den man in der lateinischen Sprache gibt, und auf Deutsch also 

lautet: es segne euch Gott der Vater, und der Sohn, und der Heilige Geist, Amen. 

Denn dem Vater wird zugeeignet das Werk der Schöpfung, welches dieser Segen 

auch rührt, und klarer ausdrückt, da er spricht: ‚Der Herr segne dich, und be-

hüte dich‘, das ist, er gebe dir gnädiglich Leib und Leben, und was dazu gehört. 

Also, dem Sohne wird zugeeignet das Werk der Erlösung, welches dieser Segen 

auch rührt und erklärt, da er spricht: ‚Der Herr erleuchte sein Angesicht über 

dir‘ etc., das ist, er helfe dir von Sünden, und sei dir gnädig, und gebe dir seinen 

Geist. Und dem Heiligen Geist wird zugeeignet das Werk der täglichen Heili-

gung, Trost und Stärke wider den Teufel, und endlich die Auferweckung vom 

Tode, welches dieser Segen auch rührt und erklärt, da er spricht: ‚Der Herr er-

hebe sein Angesicht‘ etc., das ist, er wolle dich stärken, trösten und endlich den 

Sieg geben, wie droben gesagt.“59 

 

Luthers Vorstellung, wonach Christus seine Jünger bei der Himmelfahrt mit dem 

aaronitischen Segen segnet und sendet (Lk 24, 50 / Apg 1,8), vermittelt sowohl 

das Bild des mit erhobenen Händen seine Gemeinde segnenden Christus als auch 

das des alttestamentlichen Priesters. 

Im „Schulchan Aruch“, einer von Josef Karo verfassten rabbinischen Sammlung 

religiöser Vorschriften (den Halachot) aus dem 16. Jahrhundert wird akribisch 

beschrieben, wie die Angehörigen der priesterlichen Familien den aaronitischen 

Segen zu erteilen haben. Und so wird dies im orthodoxen Judentum bis heute 

gehalten: 

„Sie erheben die Hände […], strecken sie aus und teilen ihre Finger, so dass fünf 

Zwischenräume dazwischen entstehen, das ist zwischen je zwei Fingern ein Zwi-

schenraum und zwischen zwei Fingern und dem Daumen ebenfalls ein Zwischen-

raum, und ebenso an der anderen Hand, das sind vier Zwischenräume, und zwi-

schen einem Daumen und dem andern auch ein Zwischenraum, das sind fünf 

Zwischenräume […] sie müssen sehr darauf achten, dass die Spitzen der Dau-

men einander nicht berühren, damit der Zwischenraum nicht zerstört werde; sie 

müssen die rechte Hand etwas höher halten als die linke, und der rechte Daumen 

sei über dem linken Daumen […] und sie breiten die Hände so aus, dass das 

Innere ihrer Hände zur Erde gewandt ist und die Rückseite ihrer Hände zum 

Himmel.“60 

                                                      
59 W² III Sp. 1369. – Vgl. dazu auch die trinitarische Entfaltung des aaaronitischen Segens bei: Gert 

Kelter. Gott ist gegenwärtig. Anregungen für die Feier des lutherischen Gottesdienstes. Ein Werkbuch. 
Berlin ²2019. S. 182. 
60 Salomon Ganzfried. Kizzur Schulchan Aruch. Bd. II. Kapitel 100 (übertragen v. Selig Bamberger). 

Basel 1969. zitiert nach:  https://de.wikipedia.org/wiki/Kohen#cite_note-4 



16 Gert Kelter 

  
Die auf diese Weise zum aaronitischen Segen erhobenen Hände sind auch häufig 

auf jüdischen Grabsteinen zu sehen. 

Wir sahen, dass Martin Luther den aaronitischen Segen trinitarisch interpretiert 

und gewissermaßen als die Zusammenfassung der Fülle des göttlichen Segens 

verstanden hat. Offenbar identifizierte Luther auch den Himmelfahrtssegen 

Christi (nach Lk 24,50) mit dem priesterlichen aaronitischen Segen. Beide As-

pekte können erklären, weshalb er dem aaronitischen Segen als Schlußsegen der 

Messe gegenüber dem traditionellen trinitarischen Segen des Missale Romanum 

den Vorrang einräumte. 

 

4. Die besondere Dignität des aaronitischen Segens 
 

Mit diesen Überlegungen kommen wir wieder zum ursprünglichen Auslöser für 

diese Ausführungen und zur Hohenpriester-Christologie des Hebräerbriefes, der 

ja eine Linie vom Priesterkönig Melchisedek über Abraham und das aaronitisch-

levitische (Hohen-)Priestertum bis zu Jesus Christus, der König, Prophet und 

Priester in Ewigkeit ist, auszieht. 

Was geschieht denn eigentlich, der Einsetzung des aaronitischen Segens gemäß, 

wenn dieser Segen erteilt wird? 

„So sollen sie meinen Namen auf die Israeliten legen, dass ich sie segne.“61 

Spricht Gott, der Herr. 

Mit dem Segen soll also der Name Gottes auf das vor IHM versammelte Volk 

gelegt werden. Wenn man einem Menschen den Segen zuspricht und der heilige 

Name Gottes ausgesprochen wird, ist Gott selbst gegenwärtig. Aber die, über 

denen der Name Gottes genannt ist, auf die der Name Gottes gelegt wurde, wer-

den so auch sein Besitz, sein Eigentum. Stellen wie Jesaja 43,7, Jeremia 14,9 

oder Amos 9,12 machen das deutlich. 

Mit einem kühnen Sprung ins Neue Testament und die Liturgie der Kirche erin-

nert uns das auch an den Segen der Heiligen Taufe: Auch hier wird ja der Name 

des dreieinigen Gottes auf den Täufling gelegt, indem der Name Gottes mit dem 

(Tauf-)Namen des Täuflings verbunden wird: „N.N., ich taufe dich im Namen 

des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.“ 

Wer den Namen Gottes auf Gottes Volk legt, also wer segnet, tut das nicht aus 

eigener Vollmacht.  

Peter Brunner schreibt: „In Israel waren es vor allem die Träger der Institutio-

nen des Königtums und des Priestertums, also die Gesalbten, denen die Segens-

vollmacht zukam. […] Die Bevollmächtigung der Leviten (Dtn 1,8) und insbe-

sondere der Aaroniten mit dem kultischen Segen war von entscheidender Aus-

wirkung für das gottesdienstliche Leben Israels. Die Grundlage für dieses pries-

terliche Vorrecht bot Num 6, 22-27. Auf Grund einer Weisung Jahves wird der 

Wortlaut festgelegt, mit dem die Priester Israel segnen sollen. In diesem ‚aaro-

nitischen Segen‘ steckt eine sehr weitreichende Namenstheologie und eine The-

ologie der Vergegenwärtigung Jahves im Kultus verborgen. […] (Diese) [… ] 

könnte vielleicht den Verdacht erwecken, als sei hier doch eine von Gott 

                                                      
61 4. Mose 6, 27. 



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 17 
 

 

losgelöste Segensmacht in die Hände der Menschen gelegt, derart, daß der 

Mensch diese verselbständigte Segensmacht nun zu seiner Verfügung habe. Der 

biblische Text Num 6, 22-27 zerstört diesen Verdacht völlig.“62 

 

Brunner führt dazu weiter aus, dass es sich beim Segen um eine „göttliche An-

ordnung“ handele und der priesterliche Segen also „ein für allemal aus Gottes 

freiem Willen allein“ komme. 

Der Wortlaut zeige die „gleiche fürbittende Hinwendung zu Gott“ die auch 1 

Mose 48 bei der Segnung der Söhne Josephs zu beobachten sei. 

Auch der aaronitische Segen stehe „in einer Dimension des Gebets, obwohl er 

nicht Gebet, sondern Segen, exhibitiver Zuspruch“ sei. Denn fürbittende Haltung 

und exhibitives Segnen schlössen sich nicht aus, sondern seien im Segnen in ei-

nem Akt vereint, was gerade das eigentümliche Wesen des Segens ausmache. 

Brunner fasst zusammen: „Schließlich zeigt der Schluß dieser göttlichen Anord-

nung, daß in, mit und unter dem, was die Priester mit dem Ausspruch der Se-

gensformel tun, Gott selbst es ist, der allein und in Wahrheit segnet: ‚Wenn sie 

(die Priester) so meinen Namen auf die Israeliten legen, will i c h  s e l b s t sie 

segnen (V.27).“63 

Durch die bewusste Formulierung „in, mit und unter“ signalisiert Brunner, dass 

der Segen, also das von Gott angeordnete Wort, in, mit und unter dem ER selbst 

wirkt, was er darin verheißt, aus seiner Sicht eine geradezu sakramentale Quali-

tät hat.64  

Von Bedeutung ist auch Brunners Diktum, dass das „Priestertum des alten Bun-

des im neuen Bunde aufgehoben“65 sei und daher keine Bedenken gegen den 

Gebrauch des aaronitischen Segens im christlichen Gottesdienst bestünden.66 

Peter Brunner vertieft diesen Gedanken an anderer Stelle noch einmal, wenn er 

ausführt: „Im Segen ist wie in der Absolution der „sakramentale“ Charakter 

des Wortes besonders deutlich zu erkennen. In der Kraft der Verheißung 

Christi, in der Kraft seiner wortgebundenen Pneumagegenwart übermittelt das 

Segenswort die Gabe, die es ausspricht. Luther hat in der Auslegung von Gen. 

27,28f. diesen exhibitiven Charakter des Segens mit unüberbietbarer Klarheit 

erkannt und ausgesprochen. Keineswegs sind die Segensworte „nur ein leerer 

Schwall von Worten“, sie sind nicht exoptatio (Wunsch), sondern donatio 

(Gabe), es sind „reale Segnungen“, nicht optativisch, sondern indikativisch zu 

verstehen. „Sie schicken und bringen, was die Worte aussagen, in der Tat.“ 

Dies gilt nicht nur von dem Patriarchensegen in dem Alten Bund, sondern „Se-

gen dieser Art haben auch wir im Neuen Bunde durch Christi Priestertum“, 

was Luther an der Absolution aufzeigt, ein Beleg dafür, daß die innere Struktur 

                                                      
62 Brunner, Segen. a.a.O., S. 343-344. 
63 Alle Zitate bei Brunner, Segen. a.a.O., S. 344. 
64 ApCA 13 definiert als Sakrament, was ein Mandat und eine Verheißung (promissio) Gottes habe. 
65 Wohlgemerkt: „im neuen Bund“ aufgehoben. Das kann im Sinne der Hohenpriester-Christologie nur 
als „in Christus, dem ewigen Priester“ (gut) aufgehoben verstanden werden und nicht im Sinne einer 

„Aufhebungs“- bzw. Enterbungstheologie. 
66 Vgl. Brunner, Segen. a.a.O., S. 351. 



18 Gert Kelter 

  
und die Funktion des Segenswortes dem Absolutionswort gleicht.“67 

Wenn der Pastor, der Hirte der neutestamentlichen Gemeinde vice et loco Christi 

die Gemeinde im öffentlichen Gottesdienst optativ-fürbittend und zugleich exhi-

bitiv segnet, legt er also „in Christo“ den Namen Gottes auf Gottes Volk. 

Das ist ein Höhe- oder Kulminationspunkt des gesamten Gottesdienstes, eine au-

toritative Handlung, die kein Mensch aus sich selbst heraus ausüben kann und 

darf. Sie bedarf eines Mandates, sprich: der Ordination.  

Die Erteilung des Segens im öffentlichen Gottesdienst ist daher ebenso wie die 

öffentliche Wortverkündigung und die Sakramentsverwaltung unbedingt an die 

Ordination gebunden. 

Das gilt unabhängig von der Beantwortung der Frage, ob denn ein Segen, der in 

einer öffentlichen Versammlung von einer nichtordinierten Person gesprochen 

werde, „gültig“ im Sinne von „wirksam“ sei, einer Frage, die auch im Blick auf 

die Wortverkündigung oder Sakramentsverwaltung gestellt und unterschiedlich 

beantwortet werden kann. Dahinter steht die Frage, ob das nicht mandatierte (und 

damit auch nicht legitime, erlaubte) Tun automatisch deshalb auch wirkungslos 

sei. 

Damit verwandt ist auch die Problematik der Abänderung der biblischen Segens-

worte, insbesondere der Änderung des Singulars (Der Herr segne dich) in den 

Plural (Der Herr segne euch). 

Der biblische Kontext belegt natürlich klar, dass der Singular sich auf das Volk 

(Israel) bezieht, auf das der Name Gottes gelegt werden soll, es sich also um 

einen „kollektiven Singular“ handelt, der jeden Einzelnen mit einschließt. In 

etwa so wie beim generischen Maskulinum, bei dem ja nicht Frauen „sich mit-

denken“ müssten, sondern per definitionem - ebenso wie Männer - inkludiert 

sind.68 

Ich plädiere entschieden dafür, den aaronitischen Segen in der biblischen Form 

zu belassen und nicht zu verändern. Auch nicht, indem man ihn in Gebetsform 

(„…Herr, segne und behüte uns…“) als „Ersatz“ für den distributiven Segen im 

Lesegottesdienst spricht. 

Gegen den Singular wird eingewendet, er enthalte ein „individualisierendes 

Mißverständnis“.69 Wenn dieses Missverständnis dazu führt, dass sich der Ein-

zelne in seelsorglich-tröstender Weise von Gott selbst angesprochen und ge-

segnet erfährt, wäre es kein Schaden. Und ansonsten ist es eben die katecheti-

sche Aufgabe des Pastors, immer wieder auf geeignete Weise auch einmal den 

Segen und dessen Hintergründe zu erklären.70 

Mit einem Internet-Fund soll diese „verzweigte Spurensuche“ abgeschlossen 

werden, einem m.E. sehr geistlichen, biblisch „gesättigten“ Zitat aus der 

                                                      
67 Peter Brunner. Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten Gemeinde. in: Leitur-

gia. hg. v. K. F. Müller u. W. Blankenburg, Bd. 1, 1954, 84-361, S. 201f. 
68 Wie ja übrigens in der deutschen Sprache sich sonst auch immer alle Männer „mitdenken“ müssten, 

wenn der Plural, immer mit dem „femininen“ Artikel „die“ versehen, verwendet wird. 
69 So auch Brunner in Brunner. Segen. a.a.O., S. 351, der sich für den Plural ausspricht, den für „ange-
messen“ und auch „der apostolischen Weise zu segnen“ entsprechend hält. 
70 Wie es überhaupt zu den leider weitgehend in den Hintergrund getretenen Kernaufgaben eines Pas-

tors gehört, die Gemeinde zu lehren, zu katechisieren!  



Wie kam der aaronitische Segen in den lutherischen Gottesdienst 19 
 

 

Erklärung der „Alten Messe“, also der Missa Tridentina der Priesterbruder-

schaft St. Petrus. Es endet mit einem Ausblick auf die Ewigkeit in Gottes Ge-

genwart, die im Segen gewissermaßen vorweggenommen wird: 

„Schon in der alttestamentlichen mosaischen Segensformel verbarg sich ein 

Hinweis auf die allerheiligste Dreifaltigkeit, insofern dreimal der Herr genannt 

wurde: „So sollt ihr die Israeliten segnen, indem ihr zu ihnen sprecht: ‚Der Herr 

segne dich und behüte dich! Der Herr lasse sein Antlitz leuchten über dir und 

sei dir gnädig! Der Herr wende dir sein Angesicht zu und verschaffe dir Heil!‘ 

So sollen sie also meinen Namen auf die Israeliten legen, und ich will sie seg-

nen!“ (Num 6, 23-27) 

 

Der ganze Ritus des Schlusssegens ist ein Bild jenes Segens, den Jesus bei sei-

ner Himmelfahrt auf dem Ölberg, von der Erde scheidend, seinen Jüngern gab: 

„Dann führte er sie bis vor Bethanien hinaus, erhob seine Hände und segnete 

sie. Es geschah aber, während er sie segnete, schied er von ihnen und wurde 

emporgetragen zum Himmel. Sie aber fielen anbetend vor ihm nieder und kehr-

ten mit großer Freude nach Jerusalem zurück.“ (Lk 24, 50-53) 

Es ist ganz angemessen, dass die Gläubigen - genau wie die Apostel bei der 

Himmelfahrt - zum priesterlichen Segen niederknien, denn Gott selbst ist es, 

der durch die Hand des Priesters segnet. 

Im Kontext der Himmelfahrt Jesu steht auch die Erinnerung an die Wiederkunft 

Christi am Jüngsten Tag, denn als die Jünger wehmütig zum Himmel hinauf-

sahen, sprachen die Engel zu ihnen: „Ihr Männer aus Galiläa, was steht ihr da 

und schaut zum Himmel? Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel auf-

genommen wurde, wird ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt hingehen se-

hen zum Himmel.“ (Apg 1, 11)  

Wenn der Herr einst wiederkommt zum großen Gericht, dann wird er über die 

Auserwählten zu seiner Rechten den letzten großen Segen sprechen: „Kommt, 

ihr Gesegneten meines Vaters! Nehmt in Besitz das Reich, das euch bereitet ist 

seit Grundlegung der Welt.“ (Mt 25, 34)71 

                                                      
71 http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html; abger. 24.01.2024, 12:00. 

http://www.alte-messe.de/12_nachmesse.html

